
        
            
                
            
        

    


  

  

Trùng Ðính Tây Phương Công Cứ 

Dật Nhân pháp sư biên thuật, 



Ấn Quang pháp sư giám định 

(dịch theo bản Trùng Ðính Tây Phương Công Cứ do Ðài Trung Liên Xã ấn 

hành, năm Dân Quốc thứ 82 (1993)) 

---o0o--- 

 Nguồn 

 http:// www.niemphat.net  

 Chuyển sang ebook 11-01-2012 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.pha pthihoi.org 



Mục Lục 



Lời trần tình của người chuyển ngữ 

Lời tựa bản Trùng Ðính Tây Phương Công Cứ 

Phụ lục : Bài Tiểu Tự sách Tây Quy Chỉ Quy Tập Nguyên Giáo Môn của ngài Ðại Hựu 

Trùng Ðính Tây Phương Công Cứ 

1. Văn Thù dạy răn 

2. Duy tâm phát hiện 

3. Niệm Phật thông, biệt 

4. Ví như mài gương 

5. Trí có thể dẫn dắt hạnh 

6. Nương theo nghiệp phát hiện 

7. Bốn thứ hạnh nguyện 

8. Lúc ngủ nhập quán 

9. Hiếu dưỡng cha mẹ 

10. Phát tâm Bồ Ðề 

11. Thân cận bạn lành 

12. Mười thứ tín tâm 

13. Tự chướng, tự ngăn 

14. Thân tâm hư ngụy 

15. Tướng trạng, nguyên nhân của dâm và sát 

16. Nghiệp tướng lúc lâm chung 

17. Mười niệm vãng sanh 

18. Ðặt tượng nơi trai phòng 

19. Dùng lý đoạt sự 

20. Bốn thứ tình chấp 

21. Lẽ được mất của chuyện bàn suông về Không 

22. Chống kinh, trái thánh 

23. Vì nhỏ mất lớn 

24. Mười  điều mất mát nếu chẳng tu 

25. Vĩnh viễn không có ma sự 

26. Ba sức Ban Châu 

27. Thuyền chở đá chẳng chìm 

28. Vừa niệm liền sanh 

29. Như gương hiện bóng 

30. Cầu Phật gia hộ 

31. Bí quyết trường sanh 

32. Mười tâm trong kinh Bảo Tích 

33. Ngài Từ Vân khuyên tu 

34. Hiện đời được phước 

35. Các sự lành hỗ trợ 

36. Thành công cốt yếu là bởi thuần thục 

37. Mười điều lợi thù thắng 

38. Hổ Khê tôn giả khai thị 

39. Liên Trì đại sư khai thị 

40. Hám Sơn đại sư khai thị 

41. Tử Bách lão nhân khai thị 

42. Khẩu quyết niệm Phật của Thảo Am thiền sư 

43. Ngẫu Ích đại sư khai thị 

44. Triệt Ngộ thiền sư khai thị 

45. Lời khuyên niệm Phật vãng sanh của Trần Hy Nguyện 

46. Lời khuyên hai việc nên làm, ba điều chẳng nên làm khi niệm Phật của Tích Minh 

cư sĩ 

47. Ấn Quang đại sư khai thị 

48. Ba điều tối quan trọng lúc lâm chung (Lâm chung tam đại yếu) 

49. Lược giải về Tam Quy 

50. Lược giải về năm giới 

51. Lược giải về Thập Thiện 

52. Lời khuyên chơn thành về việc tránh sát sanh 

53. Lược giải về Tam Chuyển Tứ Ðế Pháp Luân 

54. Lược giải về Tứ Liệu Giản (tức Tịnh Ðộ Quyết Nghi luận) 

A Di Ðà Phật bách tụng 



---o0o--- 

Lời trần tình của người chuyển ngữ 

 Tịnh Ðộ  là  một  pháp  môn  thật  đặc  biệt:  Hầu  như  người  Phật  tử  nào  cũng 

 biết  đến  pháp  môn  này,  cũng  hiểu  khái  niệm  Tịnh  Ðộ  tư  lương  cũng  như 

 cách hành trì pháp môn này; nhưng thật ít người thấu hiểu tường tận những 

 điểm thâm áo, huyền diệu, siêu việt sự tướng của một pháp môn mà nếu chỉ 

 nhìn  bề  ngoài  sẽ  dễ  ngộ  nhận  nó  là  một  pháp  thiên  trọng  sự  tướng,  hoàn 

 toàn mang tính chất tiêu cực, van xin, quỵ lỵ!  

 Do đó, không ít những người tu Tịnh Ðộ chúng ta đôi khi cảm thấy tự ti mặc 

 cảm vì pháp môn này quá giản dị, quá đơn giản nên dễ bị chao động, chạy 

 theo tu tập những pháp môn khác có vẻ “trí thức, cao siêu” hơn đến nỗi lơ 

 là  Tịnh  nghiệp.  Ngay  cả  mạt  nhân  cũng  từng  vướng  phải  khuyết  điểm  này 

 trong  khi  đang  dò  dẫm  trên  bước  đường  tu  tập.  Do  phước  thừa,  mạt  nhân 

 được đọc những sách giảng dạy tường tận về Tịnh Tông của chư tổ và thiện 

 tri  thức  Trung  Hoa  do  hội  Tịnh  Tông  Ðài  Loan  ấn  hành  nên  niềm  tin  vào 

 Tịnh Ðộ lại được củng cố, lại dốc lòng chuyên tu Tịnh nghiệp.  

 Khi trò chuyện cùng các liên hữu thân quen, mạt nhân giật mình thấy không 

 những chỉ riêng mình mắc phải căn bịnh “đứng núi này trông núi nọ  ấy” mà 

 hầu như không ít thì nhiều, đa phần Tịnh nghiệp hành nhân cũng từng mắc 

 phải  căn  bịnh  oái  ăm  ấy.  Bởi  vậy,  mạt  nhân  bèn  đánh  liều  chuyển  ngữ 

 những  văn  bản  Tịnh  Ðộ  giá  trị  bằng  tiếng  Hán  sang  Việt  ngữ  chỉ  với  tâm 

 nguyện  chia  sẻ  pháp  lạc  cùng  các  liên  hữu  cũng  như  giúp  cho  những  bạn 

 đồng tu được tăng thêm tín tâm, hạnh nguyện thêm kiên cố.  

 Chuyển  ngữ  một  tác  phẩm  thông  thường  đã  khó,  huống  hồ  là  phiên  dịch 

 những  tác  phẩm  đặc  thù  của  Phật  giáo.  Muốn chuyển  ngữ  thành  công  một 

 văn bản Phật giáo từ tiếng Hán, người dịch phải thấu hiểu nội điển lẫn văn 

 hóa Trung Hoa cũng như thấu hiểu sâu sắc cả Hoa ngữ lẫn  Việt  ngữ. Tiếc 

 thay, mạt nhân không hề hội đủ  những điều kiện ấy.  

 Bản dịch nháp tác phẩm Trùng Ðính Tây Phương Công Cứ được hoàn thành 

 vào tháng 6 năm 200, nhưng do mức độ hiểu biết về đạo học lẫn thế học của 

 người dịch quá nông cạn, bản dịch nháp ấy không tránh khỏi những sai lầm 

 ấu trĩ khó thể tha thứ. May mắn sao, vào tháng sáu năm nay (2002), nhờ sự 

 giúp đỡ tận tình của đạo hữu Minh Lập và sư cô Như Hạnh chùa Dược Sư 

 (Sài Gòn), bản dịch nháp thô vụng này đã được Hòa Thượng chùa Long Sơn 

 (Nha Trang) hoan hỷ giảo chánh, hiệu đính và ấn khả.  

 Xin  mượn  lời  trần  tình  này  để  dâng  lời  cảm  tạ  chân  thành  lên:  Hòa 

 Thượng thượng Ðỗng hạ Minh  chùa  Long  Sơn  (Nha  Trang)  kiêm  trưởng  ban 

 phiên dịch Pháp Tạng Việt Nam, dù bận rộn trăm công ngàn việc vẫn từ bi 

 dành  thời  gian  giảo  chánh  và  chứng  minh  bản  dịch,  Hòa 

 Thượng thượngTrí hạ Tịnh đã sách tấn, cổ vũ; Hòa Thượng thượng Tịnh hạ Không 

 và các đạo hữu trong hội Tịnh Tông Ðài Loan đã hoan hỷ ban bố pháp thí 

 khiến cho con có được các tài liệu Tịnh Ðộ quý giá này.  

 Xin đặc biệt cảm tạ sư cô Như Hạnh (chùa Dược Sư, Bình Thạnh, Sài Gòn) 

 đã  bỏ  nhiều  công  sức  giúp  cho  con  có  được  cơ  duyên  trình  các  bản  dịch 

 nháp lên Hòa Thượng Long Sơn. 

 Bản  dịch  này  không  thể  hoàn  thành  được  nổi  nếu  không  có  sự  sách  tấn, 

 khuyên  nhủ,  cổ  vũ  của  bổn  sư  là  Thượng  Tọa thượng Giải hạ Thắng  (viện  chủ 

 chùa Bửu Quang, Sài Gòn) và sư cô Ðàm Nhật (chùa Ðức Viên, California) 

 cũng như của các đạo hữu Từ Hỷ, Tuệ Cường, Huệ Toàn, Không Châu; xin 

 đặc biệt cảm tạ các đạo hữu Minh Lập, Vạn Từ và Huệ Trang đã dành nhiều 

 thời gian duyệt bản thảo và góp ý sửa chữa.  

 Kính nguyện hồng ân Tam Bảo thường gia hộ cho các vị ân sư, liên hữu trên 

 đều luôn được thân tâm an lạc, đạo hạnh tinh tấn, một hậu cùng sanh Cực 

 Lạc  quốc,  diện  kiến  từ  phụ  A Di  Ðà.  Nếu  như  việc  phiên  dịch  này  có  chút 

 công  đức  nào  thì  đều  xin  hồi  hướng  cho  tất  cả  chúng  sanh  đều  được  vãng 

 sanh Cực Lạc, chóng thành Phật quả.  

 Bửu Quang tự đệ tử Như Hòa kính bái.  



---o0o--- 

Lời tựa bản Trùng Ðính Tây Phương Công Cứ 



Một quyển Tây Phương Công Cứ lưu truyền đã lâu; những lời bàn luận được 

trích tuyển [trong sách này] hoặc rườm rà hoặc giản dị chẳng đồng. Có bản 

thì  in  kinh  Di  Ðà  và  chú  Vãng  Sanh  ở  đầu  sách;  cũng  có  bản  chẳng  in; 

nhưng  các  bản  thường  in  hình  Tam  Thánh  và  chín  phẩm  đài  sen  có  những 

chấm tròn để người ta chấm vào đó hầu ghi nhớ số [lần niệm Phật]. 

Trong đa số các bản, trên đài sen chín phẩm có vẽ một tượng Phật. Sau đấy 

mới chọn đăng những lời khai thị thiết yếu tự xưa nay và thuyết minh sự tích 

để mọi người ưa thích, sanh tín, nguyện quyết định; dùng những điều quyết 

định ấy để làm tư lương vãng sanh. Dụng ý thật là sâu xa, chu đáo. 

Nhưng khi niệm đủ số, hoặc sau khi chết đi, ta thường đem đốt đi, chẳng hề 

biết mình đã phạm lỗi hủy hoại kinh, tượng. Thành thử, một cuốn sách tốt có 

lợi cho người đời rốt cuộc bị phó cho mồi lửa, chẳng những chỉ tàn hại đến 

trời lẫn vật mà còn chẳng thể lợi ích rộng khắp tất cả. Nếu lưu lại bản sách 

ấy để truyền cho đời thì đã bị vòng, chấm đen đúa rối bời khiến kẻ khác khó 

lòng ưa thích. Suy đi tính lại, khó tìm được cách nào thích hợp. 

Bạn tôi  là  ngài Dật Nhân  đã  lưu tâm san  định thứ tự sách  này: đầu sách  in 

kinh, chú, nghi thức niệm Phật, rồi mới nêu các lời khai thị xưa nay [nghĩa 

lý] rõ ràng hay kín nhiệm, ý tứ cạn hay sâu. 

Tiếp  đấy,  lại  chú  trọng  đến  một  phương  pháp  trợ  niệm  lúc  lâm  chung  ngõ 

hầu tránh cho [người niệm Phật] sắp đến kỳ công phu thành tựu lại bị quyến 

thuộc vô tình phá hoại. 

Kế  đó,  giảng  về  Tam  Quy,  Ngũ  Giới,  Thập  Thiện,  Tứ  Ðế,  Tứ  Liệu  Giản; 

mỗi phần đều giải thích sơ lược. Và [cuối cùng] là trăm bài tụng niệm Phật, 

những mong người sơ phát tâm biết đại khái ý nghĩa nên soạn thành một bản 

để làm sách lưu truyền vĩnh viễn. 

Còn các bức vẽ chín phẩm niệm Phật để ghi số thì in thành bản riêng, biến 

thành  phụ  bản  của  phần  chính  để  giúp  hành  giả  nhớ  số  ngõ  hầu  mai  sau 

[niệm xong] thì thiêu đi. Cách này rất hay, đáng nên in ra để rộng lưu hành, 

kính  biếu.  Những  mong  hết  thảy  những  người  cùng  hạnh  cùng  được  vãng 

sanh. 

Phải  biết  là  ngoài  đức  Phật  ra  không  ai  thấu  hiểu  trọn  vẹn  nổi  lợi  ích  của 

pháp môn Tịnh Ðộ. Bởi thế, trong kinh Hoa Nghiêm sau khi đã chứng Ðẳng 

Giác,  [ngài  Phổ  Hiền]  còn  dùng  mười  đại  nguyện  vương  hồi  hướng  vãng 

sanh. Trong Quán kinh, lúc sắp đọa địa ngục, [kẻ ngũ nghịch thập ác] niệm 

chưa hết mười tiếng liền được dự vào chín phẩm. Thật đúng là mười phương 

tam  thế  hết thảy chư Phật: trên thành  Phật đạo, dưới độ chúng sanh, không 

vị nào chẳng nhờ vào pháp này làm [pháp tu hành] ban đầu mà rốt ráo cũng 

quy về pháp này vậy. Phổ nguyện những người cùng hạnh cùng sanh chánh 

tín. 

Dân  Quốc  năm  thứ  mười  chín  (1930),  Canh  Ngọ,  giữa  mùa  Thu,  Cổ  Tân 

Thích Ấn Quang soạn 



---o0o--- 

Phụ lục : Bài Tiểu Tự sách Tây Quy Chỉ Quy Tập Nguyên Giáo Môn 

của ngài Ðại Hựu 



Do  một  đại  sự  nhân  duyên,  đức  Ðại  Thánh  Nhân  phương  Tây  xuất  hiện 

trong đời để khiến cho chúng sanh được khai thị ngộ nhập tri kiến Phật. Do 

căn cơ phân chia lợi, độn nên cả hơn bốn mươi năm, trong hơn ba trăm hội, 

Phật đã tùy cơ giáo diễn các pháp: Ðại, Tiểu, Thiên, Viên chẳng đồng. Tuy 

các pháp ấy đều là pháp Nhất Thừa, nhưng Phật đã dùng phương tiện [diễn 

giảng sai khác]. 

Trong pháp  hội  Linh Sơn,  ngài quy tất cả về Nhất Thật đạo,  giảng bày bổn 

hoài;  tam  thế  chư  Phật  xuất  thế  độ  sanh  không  vị  nào  chẳng  làm  như  thế. 

Nhưng xét đến pháp giản dị nhất, dễ dàng nhất [khiến cho] kẻ tâm hèn kém, 

sơ  tâm  phàm  phu  đốn  ngộ  thượng  thừa,  mau  đạt  lên  Bất  Thối  thì  chẳng  có 

pháp nào bằng nổi con đường quan yếu Tịnh Ðộ cả! 

Chúng ta thường  nói:  “Phật tánh của chúng sanh vốn sẵn thành, chẳng do 

 người  khác  dạy.  Vô  Thượng  Bồ  Ðề  ta  vốn  tự  có,  nào  phải  do  tu  mới  có 

 được”.  Nhưng chúng sanh  mê tình sâu  nặng, trầm đọa bao kiếp;  nếu chẳng 

gặp  được  Phật,  Bồ  Tát,  thiện  tri  thức  dùng  phương  tiện  khai  thị  thì  không 

cách nào liễu sanh thoát tử, nhập Phật trí huệ được nổi! 

Vốn  tự  ngài  Pháp  Tạng  Tỳ  Kheo  gặp  đức  Thế  Tự Tại  Vương  Phật  phát  ra 

bốn mươi tám lời nguyện nên pháp Niệm Phật Tam Muội đây mới được phát 

khởi trong vô lượng kiếp số nhiều như số bụi trần trước đây. Do đó, nay đức 

Di Ðà hiện hữu nơi cõi Thanh Thái, đức Thích Ca Văn giảng dạy trong cõi 

Trúc  Càn;  trong  mười  phương  cõi  nước,  hằng  sa  chư  Phật  hiện  tướng  lưỡi 

rộng dài tán dương  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  là  chánh  nhân  Tịnh  nghiệp của tam 

thế chư Phật. Nguyên do truyền bá giáo pháp  là  như vậy đó. Còn ngài  Huệ 

Viễn đời Ðông Tấn kết Liên Xã tại Lô Sơn chỉ là nhằm phát huy di huấn của 

các đức Phật trước đó mà thôi. 

Bởi  thế,  mới  nói:  Các  tam  muội  danh  hiệu  rất  nhiều,  nhưng  công  cao  dễ 

thành  thì  phải  kể  Niệm  Phật  Tam  Muội  trước  hết.  Do  đấy,  biết  được  rằng: 

Lúc còn tu nhân, chư Phật, Bồ Tát đều tu pháp này. Khi chứng quả vị, để độ 

sanh,  các  vị  cũng  cùng  nói  pháp  này.  Phàm  muốn  hoàn  tất  đại  sự  sanh  tử, 

dạo  trong  tánh  hải  của  chư  Phật  thì  không  thể  không  nhờ  vào  pháp  này 

được! 



---o0o--- 

Trùng Ðính Tây Phương Công Cứ 



Số  lượng  pháp  môn  tu  trì  rất  nhiều,  nhưng  ổn  đáng  nhất  không  chi  bằng 

Niệm  Phật.  Ðiểm  mầu  nhiệm  của  pháp  Niệm  Phật  là  quý  tại  Tín,  Nguyện. 

Tín, Nguyện chơn thành, thiết tha thì vạn người tu, vạn người đạt. Niệm làm 

chánh hạnh; Tín, Nguyện phụ trợ. Ba pháp đầy đủ sẽ quyết định vãng sanh. 

Cạn tấc lòng thành, dốc kiệt lòng kính như con nhớ mẹ, cảm ứng đạo giao, 

chóng siêu sanh tử. 

Thích Dật Nhân kính đề 



Nam mô Liên Trì Hải Hội Phật, Bồ Tát (3 lần) 



---o0o--- 

 

Phật nói kinh A Di Ðà 

(lược phần này không dịch) 



Bạt nhất thiết nghiệp chướng căn bổn đắc sanh Tịnh Ðộ đà ra ni 

(chú Vãng Sanh) 



Nam mô a mi đa bà dạ, đá tha già đá dạ, đá địa dạ tha, a mi rị đô bà tì, a mi 

rị đá tất đam bà tì, a mi rị đá, tỳ ca lan đế, a mi rị đá tì ca lan đá, già mi nị, 

già già na, chỉ đa ca lệ, sa bà ha. 



Niệm Phật khởi chỉ nghi 

(Nghi thức niệm Phật) 

Kệ tán Phật 



A Mi Ðà Phật thân kim sắc, 

Tướng hảo quang minh vô đẳng luân 

Bạch hào uyển chuyển ngũ Tu Di, 

Cám mục trừng thanh tứ đại hải 

Quang trung hóa Phật vô số ức 

Hóa Bồ Tát chúng diệc vô biên 

Tứ thập bát nguyện độ chúng sanh 

Cửu phẩm hàm linh đăng bỉ ngạn 



Nam mô Tây phương Cực Lạc thế giới đại từ, đại bi A Di Ðà Phật 

Nam  mô  A  Di  Ðà  Phật (hoặc  năm  trăm  tiếng,  một  ngàn  tiếng,  dù  ít  hay 

nhiều  cần  phải  chí  thành  khẩn  thiết.  Từng  câu,  từng  chữ  cần  phải  từ  trong 

tâm niệm ra). 

Nam mô Quán Thế Âm Bồ Tát (10 tiếng)  

Nam mô Ðại Thế Chí Bồ Tát (10 tiếng) 

Nam  mô  Thanh  Tịnh  Ðại  Hải  chúng  Bồ  Tát (10 tiếng,  rồi  tiếp  tục  tụng  bài 

nguyện) 



Ngã kim xưng niệm A Di Ðà 

Chơn thật công đức Phật danh hiệu 

Duy nguyện từ bi ai nhiếp thọ 

Chứng tri sám hối cập sở nguyện 

Ngã tích sở tạo chư ác nghiệp 

Giai do vô thỉ tham, sân, si 

Tùng thân, ngữ ý chi sở sanh 

Nhất thiết ngã kim giai sám hối. 

Nguyện ngã lâm dục mạng chung thời 

Tận trừ nhất thiết chư chướng ngại 

Diện kiến bỉ Phật A Di Ðà 

Tức đắc vãng sanh An Lạc sát 

Bỉ Phật chúng hội hàm thanh tịnh 

Ngã thời ư thắng liên hoa sanh 

Thân đổ Như Lai Vô Lượng Quang 

Hiện tiền thọ ngã Bồ Ðề ký 

Mông bỉ Như Lai thọ ký dĩ 

Hóa thân vô số bách câu chi 

Trí lực quảng đại biến thập phương 

Phổ lợi nhất thiết chúng sanh giới 



(Tạm dịch: 

Con nay xưng niệm A Di Ðà, 

Danh hiệu Phật công đức chơn thật. 

Xin nguyện từ bi thương nhiếp thọ 

Chứng biết con sám hối, phát nguyện 

Con xưa trót tạo bao ác nghiệp 

Ðều do vô thỉ tham, sân, si 

Từ thân miệng ý phát sanh ra 

Hết thảy con nay đều sám hối 

Nguyện con vào lúc sắp lâm chung 

Trừ sạch hết thảy các chướng ngại 

Tận mặt thấy Phật A Di Ðà 

Liền được vãng sanh cõi An Lạc 

Chúng hội của Phật trọn thanh tịnh 

Con được sanh trong hoa sen nhiệm 

Ðược thấy Như Lai Vô Lượng Quang 

Hiện tiền thọ ký quả Bồ Ðề 

Con được Như Lai thọ ký xong 

Hóa thân vô số trăm câu chi 

Trí lực rộng lớn trọn mười phương 

Lợi khắp hết thảy chúng sanh giới) 



Tự quy y Phật, xin nguyện chúng sanh, thấu rõ đạo cả, phát lòng vô thượng. 

Tự  quy  y  Pháp,  xin  nguyện  chúng  sanh,  thâm  nhập  kinh  tạng,  trí  huệ  như 

biển. 

Tự quy y Tăng, xin nguyện chúng sanh, thống lý đại chúng, hết thảy vô ngại 

(Hành trì  như thế,  mỗi  ngày  hoặc  hai  lần,  hoặc  bốn  lần,  hoặc sáu  lượt, dốc 

trọn vẹn lòng thành kính, tùy phận, tùy sức thực hiện. Người như vậy quyết 

định vãng sanh). 



---o0o--- 

 

Phụ lục: Thập Niệm Pháp Môn 

(Pháp mười niệm này, ai ai cũng tu nổi, người bận rộn chẳng chuyên tu nổi 

thì  nên   thành  tâm  thực  hành  vào  mỗi  sáng,  tối  thì  quyết  định  được  vãng 

sanh). 



Mỗi  ngày  sáng,  tối  hai  thời,  súc  miệng  xong;  nếu  không  có  tượng  Phật  thì 

hướng về phương Tây xá hoặc lễ bái. Có tượng Phật thì lễ Phật ba lạy, quỳ 

thẳng ngay ngắn, chắp tay, cung kính, dứt bặt các duyên, nhiếp tâm một chỗ, 

liên  tiếp  niệm  Nam  mô  A  Di  Ðà  Phật  cho  đến  hết  một  hơi  thì  coi  là  một 

niệm. Mười hơi như thế gọi là Thập Niệm. 

Chỉ  tùy  theo  hơi  dài,  ngắn,  chẳng  nệ  vào  số  lần  niệm  Phật,  chỉ  lấy  hơi  thở 

làm  hạn.  Tiếng  niệm  chẳng  cao,  chẳng  thấp,  chẳng  gấp,  chẳng  hoãn,  nhịp 

nhàng,  vừa  phải,  liên  tục  chẳng  dứt.  Ý  nương  theo  hơi  thở  để  nhiếp  tâm 

khiến  tâm  chẳng  tán  loạn.  Tâm  đã  thuần  nhất  thì  công  chẳng  lớn  lao  hay 

sao?  Pháp  mười  niệm  này  là  do  khi  đức  Di  Ðà  còn  tu  nhân  đã  có  nguyện 

rằng: 

 ‘Nếu có chúng sanh nghe danh hiệu ta chí tâm tin ưa, dẫu chỉ mười niệm mà 

 nếu chẳng vãng sanh thì chẳng lấy ngôi Chánh Giác’.  

Vì thế, hành giả trọn đời thọ trì chẳng để gián đoạn. Khi kẻ ấy lâm chung, vì 

bổn nguyện lực, đức Phật sẽ đích thân đến tiếp dẫn vãng sanh Tây phương. 

Một khi đã sanh Tây phương liền chứng địa vị bất thoái, vĩnh viễn thoát cái 

khổ sanh tử,  luân  hồi  vậy. Trân trọng, trân trọng. Niệm  xong  lại  hồi  hướng 

rằng: 

Nguyện con lúc lâm chung không chướng ngại. A Di Ðà Phật xa đón, Quán 

Âm  rưới  cam  lộ  trên  đầu  con,  Thế  Chí  đặt  đài  vàng  dưới  chân  con.  Trong 

khoảng sát  na  lìa  ngũ trược,  như trong khoảng co duỗi cánh tay,  về đến ao 

sen. Hoa sen nở rồi được thấy Từ Tôn, đích thân nghe được pháp âm rành rẽ. 

Nghe  xong  liền  ngộ  Vô  Sanh  Nhẫn,  chẳng  rời  An  Dưỡng,  vào  lại  Sa  Bà, 

khéo  biết  phương  tiện  cứu  độ  chúng  sanh.  Khéo  dùng  trần  lao  để  làm  làm 

Phật  sự.  Con  nguyện  như  thế,  xin  Phật  tự  biết.  Rốt  ráo  trong  tương  lai   sẽ 

được thành tựu. 



---o0o--- 

 1. Văn Thù dạy răn 

(ba mươi bảy thiên tiếp theo đây, đều do Ðại Hựu thiền sư trích từ sách vở 

của các bậc cổ đức rất hay, chớ xem thường) 



Trong niên hiệu Ðại Lịch đời Ðường, Pháp Chiếu pháp sư đi lễ núi Ngũ Ðài, 

ngài  Văn  Thù  ứng  hiện  nơi  Ðại  Thánh  Trúc  Lâm  Tự  chiếu  sáng  cả  giảng 

đường. Sư thấy ngài Văn Thù ở phía Tây, ngài Phổ Hiền ở phía Ðông; vạn 

chúng Bồ Tát vây quanh thuyết pháp. Sư Pháp Chiếu làm lễ, thưa hỏi: 

- Chúng sanh đời mạt, trí thức thiển lậu, không cách chi hiển hiện Phật tánh 

tâm địa, con chưa biết tu pháp môn nào là thiết yếu nhất? 

Bồ tát Văn Thù đáp: 

-  Lời  ông  vừa  hỏi  thật  là  đúng  lúc.  Các  môn  tu  hành  không  môn  nào  bằng 

Niệm Phật. Trong quá khứ, ta do niệm Phật nên đắc Nhất Thiết Chủng Trí. 

Sư Pháp Chiếu lại thưa: - Nên niệm ra sao? 

Ngài Văn Thù dạy: 

- Phía Tây thế giới này có Phật A Di Ðà nguyện lực khó nghĩ lường, ông nên 

hệ niệm chẳng để gián đoạn thì lâm chung quyết định vãng sanh. 

Nói xong, lại xoa đầu ngài Pháp Chiếu. Sư nghe xong hớn hở, vui mừng. Tại 

nơi  mình  ở,  ngài  xiển  dương  pháp  môn  Niệm  Phật.  Vua  Ðức  Tông  sắc 

truyền đón sư vào cung dạy cung nữ niệm Phật, pháp đạo lừng lẫy. 



---o0o--- 

 2. Duy tâm phát hiện 

Vô Công cư sĩ nói: 

- Cực  Lạc  cách  đây  mười  vạn  ức  cõi.  Phàm  phu  mạng  chung  khoảnh  khắc 

liền tới nơi là vì tự tâm vốn nhiệm mầu. Vì vậy, kinh Lăng Nghiêm chép: 

‘ Ông do chưa rõ hết thảy phù trần, các tướng huyễn hóa, ngay nơi này sanh 

 ra, cũng theo ngay nơi đó mà  diệt. Nhân  duyên hòa hợp, hư vọng có sanh. 

 Nhân  duyên  biệt  ly,  hư  vọng  gọi  là  diệt.  Bởi  chẳng  biết  sanh,  diệt,  đến,  đi, 

 bổn Như Lai tạng thường trụ diệu minh trong tánh chơn thường nên cầu nơi 

 đến, đi, mê, ngộ sanh tử thì trọn không có chi để được’. 

Theo  đó  mà  suy,  trong  lúc  mạng  chung,  cái  duyên  nhiễm  trược  tan  lìa  nên 

đương xứ Sa Bà huyễn diệt. Duyên thanh tịnh hợp lại nên đương xứ Cực Lạc 

huyễn sanh. Cõi này diệt, cõi kia sanh chẳng xen hở dẫu chỉ bằng khoảng sợi 

tóc, còn bàn luận gì nổi việc xảy ra chỉ trong khoảnh khắc? Thấy dường như 

trọn ngày lấy, bỏ mà chưa hề có lấy, bỏ vậy. 



---o0o--- 

 3. Niệm Phật thông, biệt 

[Sách Quán Vô Lượng Thọ Kinh Sớ] Diệu Tông Sao chép: 

- Ðức Tỳ Lô Giá Na Phật ở khắp hết thảy chỗ; hết thảy các pháp đều là Phật 

pháp.  Tức  là:  vị  Phật  nơi  tánh  đức  của  chúng  sanh  chẳng  phải  là  tự,  chẳng 

phải là khác, không phải nhân, chẳng phải quả. Vị Phật ấy chính là thể Viên 

Thường Ðại Giác. 

Vì thế, luận Khởi Tín chép:  “Giác nghĩa là tâm thể ly niệm. Tướng ly niệm 

 giống như hư không giới, không đâu chẳng hiện hữu. Pháp giới nhất tướng 

 chính là Như Lai thường trụ pháp thân. Nương theo pháp thân ấy mà nói thì 

 gọi là Bổn Giác”.  

Phải nên biết rằng: cái thể viên minh của quả Phật chính là tánh đức vốn sẵn 

đủ  của  bọn  phàm  phu  ta.  Vì  vậy,  hết  thảy  hạnh  pháp  đã  được  giảng  dạy, 

không pháp nào chẳng nhằm để hiển minh cái giác thể này. 

Thế nên, tuy bốn pháp tam muội cùng được gọi chung là Niệm Phật, nhưng 

quán pháp của từng tam muội không giống nhau. Chẳng hạn như: Nhất Hạnh 

tam muội quán thẳng vào tam đạo, hiển lộ bổn tánh Phật. Phương Ðẳng tam 

muội thì kiêm tụng chú, Pháp Hoa kiêm tụng kinh. Quán Âm kiêm đếm hơi 

thở, giác ý suốt cả ba tánh. Ba thứ tam muội ấy tuy xét về sự thì khác nhưng 

xét về mặt niệm Phật lại đồng vì cùng để hiển lộ cái Ðại Giác Thể vậy. Tuy 

[các  tam  muội  ấy]  đều  cùng  nhắm  vào  niệm  Phật  nhưng  đều  dùng  những 

cách chung chung để hiển lộ bản thể của chư Phật. 

Còn như quán môn này (tức là các pháp quán dạy trong Quán kinh) và Ban 

Châu  tam  muội  thì  lại  nương  vào  cảnh  y  báo  và  chánh  báo  của  cõi  An 

Dưỡng, dùng vi diệu quán chuyên chú nơi đức Di Ðà để hiển lộ cái thể của 

chơn Phật. Tuy phải dựa vào cảnh, nhưng ta nên biết rằng y báo, chánh báo 

ấy  đều  cùng  ở  trong  Nhất  Tâm.  Tâm  tánh  trọn  khắp,  không  pháp  nào  nó 

chẳng tạo, không pháp nào nó chẳng sẵn đủ. Nếu có một mảy pháp nào sanh 

từ ngoài tâm thì chẳng gọi là Ðại Thừa Quán vậy. 



---o0o--- 

 4. Ví như mài gương 

Kinh dạy:  “Ví như mài gương, hết dơ thì  sáng hiện”.  Gương cổ  bị bụi  lấp, 

dẫu  vốn  sẵn  có  quang  minh  nhưng  ắt  phải  nhờ  mài  giũa  thì  sau  đấy  quang 

minh mới hiển hiện. Ðấy là ý nghĩa tu được thành tựu vậy. 

Tuy  cần  phải  mài  thì  gương  mới  được  tỏa  sáng,  nhưng  cái  sáng  ấy  toàn  là 

vốn sẵn có, chứ chẳng phải là do từ bên ngoài mà có! Ðấy là nghĩa tánh đức. 

Nếu chấp khư khư rằng quang  minh  vốn sẵn có chứ chẳng  phải do  mài  mà 

được,  dẫu  có  bị  chất  dơ  phủ  kín,  gương  cổ  vẫn  có  thể  soi  được  sự  vật  thì 

thành ra cái lỗi: chấp tự nhiên! 

Nếu  chấp  nhất  định  rằng  do  mài  giũa  mà  có  được  sự  sáng  suốt  ấy  thì  mài 

ngói cũng thành được gương, thành ra cái lỗi: chấp nhân duyên! 

Kinh nói:  ‘Tâm này làm Phật’  là ước theo tu đức mà nói. Ý nói chúng sanh 

tuy có  Bổn Giác thể,  nhưng ắt cần  phải do công  năng của  Thỉ Giác thì sau 

đấy mới chứng được.  ‘Tâm này là Phật’ là ước theo tánh đức mà nói. Ý nói: 

tuy do tu chứng mà Phật tánh của chúng sanh được hiển lộ, nhưng đó toàn là 

tánh đức vốn sẵn có, chứ nào phải do từ cái khác mà có được! 



---o0o--- 

 5. Trí có thể dẫn dắt hạnh 

Tâm  chánh  thì  hạnh  chánh;  trí  tà  hạnh  ắt  tà.  Các  hạnh  tu  của  Ðại  Thừa  Bồ 

Tát  đều  dùng  Bát  Nhã  để  dẫn  đường  nên  đều  là  cái  nhân  để  thành  Phật, 

thẳng vào biển Tát Bà Nhã (Nhất Thiết Trí). 

Phàm phu làm lành, cho là thật có nên quả báo [bị hạn cuộc] trong cõi trời, 

người. Khổ hạnh của ngoại đạo lấy tà kiến làm chủ nên hưởng báo trong tam 

đồ. Hạnh tu của  bậc Nhị Thừa chuyên chí  nơi  Thiên  Không  nên chỉ chứng 

Tiểu Quả. Bậc Tiệm Tu Ðại Sĩ tuy dùng lý để viên dung sự, nhưng vẫn còn 

có công dụng, chưa thể với  mỗi  mỗi pháp đều tương ứng  với Chơn Ðế  nên 

rớt vào Ðệ Nhị. 

Viên đốn  hành  nhân thì  mỗi  một  mảy điều  lành  lượng đều đồng pháp  giới, 

khế  hợp  Chơn  Như,  chẳng  hướng  đến  Nhị  Thừa,  chẳng  ứ trệ  trong  ba  cõi; 

thấu rõ hết thảy pháp đều là lý Tam Ðế chẳng thể nghĩ bàn nên hết thảy pháp 

đều là cái nhân để thành Phật; dùng bất tư nghị quán tu Niệm Phật tam muội 

làm diệu hạnh viên đốn. Há có thể dùng cái vọng tình chấp trước của phàm 

phu, ngoại đạo để suy lường nổi sao! 



---o0o--- 

 6. Nương theo nghiệp phát hiện 

Sách Vạn Thiện Ðồng Quy Tập chép: 

“Ôi!  hai  vầng  thiện  ác,  hai  báo  khổ,  vui  do  ba  nghiệp  tạo,  do  bốn  duyên 

sanh, bởi sáu nhân thành, thuộc vào năm quả. 

Nếu có một tâm niệm giận dữ, tà dâm thì [đó là] nghiệp địa ngục. Keo tham 

chẳng bố thí thì thành nghiệp ngạ quỷ. 

Ngu si che lấp tối tăm là nghiệp súc sanh. 

Kiêu căng, ngạo mạn là nghiệp Tu La. 

Giữ chắc năm giới là nghiệp loài người. 

Tu ròng Thập Thiện là nghiệp cõi trời. 

Chứng ngộ nhân không là nghiệp Thanh Văn. 

Biết duyên tánh ly là nghiệp Duyên Giác. 

Tu trọn lục độ là nghiệp Bồ Tát. 

Chơn từ bình đẳng là nghiệp của Phật. 

Nếu  tâm  tịnh  thì  đài  hương,  cây  báu,  hóa  sanh  cõi  tịnh.  Tâm  nhơ  thời  gò 

nổng, hầm hố, thác sanh trong uế độ. Ðấy đều là cái quả bình đẳng, là duyên 

để  cảm  được  sự tăng  thượng.  Rời  ngoài  nguồn  cội  tự tâm  thì  chẳng  có  cái 

Thể nào khác cả!” 



---o0o--- 

 7. Bốn thứ hạnh nguyện 

Vì viên tri phủ Hàng Châu là ông thị lang Mã Lương nên ngài Từ Vân Sám 

Chủ  bèn  soạn  văn  Quyết  Nghi  về  hai  môn  hạnh  nguyện.  [Theo  ngài]  hạnh 

nguyện gồm có bốn môn: 

a. Thứ nhất là Lễ Sám Môn: lễ Phật, sám hối, trừ sạch nghiệp chướng khiến 

cho thân, tâm trong sạch như ruộng sạch cỏ. 

b. Thứ hai là Thập Niệm Môn: chấp trì thánh hiệu, định tâm thành hạnh, lập 

nguyện  định  hạn  kỳ,  gieo  chánh  nhân  vãng  sanh  Tây  phương  như  gieo  hạt 

giống. 

c. Thứ ba  là  Hệ Duyên Môn:  yêu  mến,  giữ  gìn,  trưởng dưỡng, thấm  nhuần 

mầm, thân [của chánh nhân vãng sanh] như xối mưa ngọt. 

d.  Thứ  tư  là  Chúng  Phước  Môn  để  giúp  cho  [chánh  nhân  vãng  sanh  được] 

xum xuê, chóng kết thành hoa, quả, giống như tưới bón cho mầu mỡ. 

Tuy có các tướng trạng như vậy, nhưng nếu chẳng rảnh rỗi thì chỉ cần tu một 

môn cũng đều được vãng sanh. Mỗi một môn trong bốn môn này đều có đủ 

Hạnh, Nguyện, đều là chánh nhân vậy. Trong những ngày lục trai cũng nên 

tu pháp Thập Niệm; còn đối với hai môn kia thì tùy sức mà hành. 



---o0o--- 

 8. Lúc ngủ nhập quán  

Tập Chư Kinh Lễ Sám Hối Văn chép: 

“Khi nhập quán và trước khi ngủ, trước hết, người tu Tịnh Ðộ nên đứng lên 

chắp tay, nhất tâm  hướng  về Tây,  mười  lần  niệm  A Di Ðà Phật, Quán  Âm, 

Thế Chí, Thanh Tịnh Ðại Hải Chúng xong, liền nguyện rằng: 

 ‘Ðệ  tử  hiện  còn  là  phàm  phu,  tội nghiệp  sâu  nặng,  luân  hồi  trong  sáu  nẻo 

 chưa xuất ly nổi. Nay gặp bạn lành được nghe danh hiệu công đức của Phật 

 Di Ðà, một lòng xưng niệm nguyện sanh Tịnh Ðộ. Nguyện Phật xót thương, 

 xòe  tay  tiếp  dẫn.  Ðệ  tử  chẳng  biết  thân  tướng  quang  minh  của  Di  Ðà  Thế 

 Tôn. Nguyện Phật,  Bồ Tát thị hiện thân tướng và các sự trang nghiêm trong 

 cõi nước’.  

Nói lời ấy xong, nhất tâm chánh niệm, rồi thì nhập quán hay ngủ. Hoặc trong 

khi  đang  phát  nguyện  được  thấy  các  điềm  lành,  hoặc  khi  đang  nhập  quán 

được  thấy,  hoặc  trong  mộng  được  thấy.  Gần  đây,  pháp  này  có  sự  linh 

nghiệm lớn, chẳng thể thuật đủ. Có siêng gắng tu hành thì  mới có thể tin là 

pháp này chẳng dối vậy. 



---o0o--- 

 9. Hiếu dưỡng cha mẹ  

Ngài  Trường  Lô Trách thiền sư soạn  văn  khuyên  hiếu thuận  gồm  một trăm 

hai mươi thiên. Một trăm thiên đầu giảng rõ hiếu dưỡng ngọt bùi là sự hiếu 

thế tục. Hai  mươi thiên sau  giảng rõ: khuyên cha  mẹ tu Tịnh Ðộ  là sự  hiếu 

xuất thế. 

Cái  hiếu  của  thế  gian  một  đời  là  hết;  cái  hiếu  xuất  thế  không  lúc  nào  tận. 

Không có điều hiếu nào lớn bằng việc làm cho cha mẹ được vãng sanh Tịnh 

Ðộ! Cha  mẹ còn sống  mà chẳng khuyên  lơn  như vậy được thì  một  mai cha 

mẹ khuất bóng rồi, dẫu đau lòng tận lực hậu lễ cũng nào có ích gì? 

Quán Kinh trước sau hai lượt dạy hiếu dưỡng cha mẹ là Tịnh nghiệp, chính 

là ý này. 

Lại  nói:  Khi  cha  mẹ  tin  biết  niệm  Phật  là  lúc  trồng  hoa  sen.  Lúc  nhất  tâm 

niệm Phật là lúc hoa sen ló khỏi mặt nước. Niệm Phật thành công là lúc hoa 

nở thấy Phật vậy. 

Người hiếu tử xét thấy khi cha mẹ sắp vãng sanh bèn đem các việc lành cha 

mẹ đã làm được trong cả đời soạn sẵn thành một bài, luôn luôn đọc lên khiến 

mẹ cha hoan hỷ. 

Lại khuyên cha mẹ khi nằm, ngồi đều hướng về Tây để chẳng quên Tịnh Ðộ. 

Bày  tượng  Di  Ðà,  thiêu  hương,  gõ  khánh,  niệm  Phật  chẳng  dứt.  Lúc  [cha 

mẹ]  xả  báo,  lại  càng  dụng  tâm,  chớ  có  than  khóc  làm  cha  mẹ  mất  chánh 

niệm. 

Cha mẹ được sanh Tịnh Ðộ hưởng các điều khoái lạc, há chẳng phải là việc 

tốt  lành  sao?  Hiếu  dưỡng  cả  một  đời  chính  là  lúc  này  đây.  Nhắn  những  kẻ 

con hiếu cháu thuận chớ quên điều ấy! 



---o0o--- 

 10. Phát tâm Bồ Ðề  

Tiếng Phạm là A Nậu Ða La Tam Miểu Tam Bồ Ðề, Tàu dịch là Vô Thượng 

Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác,  là  quả  đức  rốt  ráo  chư  Phật  đã  chứng,  là  bổn 

nguyên Phật tánh mà chúng sanh bị mê. Kẻ học Ðại Thừa nương theo Tứ Ðế 

viên đốn vô tác, phát bốn nguyện rộng lớn. 

Trước hết, dựa vào cảnh Khổ Ðế, phát một nguyện rằng: “Kẻ chưa độ khiến 

cho được độ”, tức là: chúng sanh vô biên thệ nguyện độ. 

Rồi  nương  theo  cảnh  Tập  Ðế,  phát  một  nguyện  rằng:  “Kẻ  chưa  hiểu  khiến 

cho được hiểu”, tức là: Phiền não vô biên thệ nguyện đoạn. 

Thứ ba, nương theo cảnh Ðạo Ðế, phát một nguyện rằng: “Kẻ chưa an khiến 

cho được an”, tức là: Pháp môn vô lượng thệ nguyện học. 

Thứ  tư,  nương  theo  cảnh  Diệt  Ðế,  phát  một  nguyện  rằng:  “Kẻ  chưa  được 

Niết Bàn khiến cho được Niết Bàn”, chính là Phật đạo vô thượng thệ nguyện 

thành. 

Nguyện nếu chẳng dựa theo Ðế thì gọi là cuồng nguyện! 

Biết rõ ấm nhập đều như, không có Khổ để bỏ. Trần lao vốn tịnh, không có 

Tập  để  đoạn.  Biên  hay  tà  đều  trung  chánh,  không  có  Ðạo  để  tu.  Sanh  tử 

chính là Niết Bàn, không có Diệt để chứng. 

Liễu đạt như thế, phát tâm lập hạnh thì bao nhiêu công đức chỉ có Phật biết 

được nổi. Nếu chẳng được như vậy thì dẫu có thể phát tâm nhưng bị vướng 

mắc  nơi Thiên, Tiểu, chẳng tương ứng  với Bồ  Ðề. Tuy siêng  hành  tinh tấn 

nhưng giống như [toan] nấu cát thành cơm. Ví như làm ruộng mà chẳng gieo 

hạt giống; đã chẳng có mầm mộng còn mong được thóc ở chỗ nào! Há chẳng 

nên suy nghĩ kỹ hay sao? 

  

---o0o--- 

 11. Thân cận bạn lành  

Kinh Viên Giác dạy: 

 “Chúng  sanh  đời  mạt  muốn  phát  Ðại  tâm  nên  cầu  thiện  tri  thức.  Muốn  tu 

 hành thì nên cầu hết thảy người chánh tri kiến, tâm chẳng trụ tướng, chẳng 

 vướng cảnh giới Thanh Văn, Duyên Giác, tuy hiện trần lao mà tâm thường 

 thanh tịnh. Dẫu hiện có các lầm lỗi nhưng khen ngợi phạm hạnh, chẳng hề 

 khiến  chúng  sanh  làm  điều  chẳng  đúng  giới  luật.  Cầu  được  người  như  thế 

 thì liền được thành tựu vô thượng Bồ Ðề”.  

Lại như luận Trí Ðộ chép: 

“Với các đạo sư, tưởng như Thế Tôn. Nếu có người có thể khai thị, giải thích 

 nghĩa sâu, xóa tan mối nghi, có ích cho mình thì tận tâm cung kính, chẳng 

 quan  tâm  đến  các  điều  điều  ác  khác  [của  người  ấy].  Ví  như  túi rách  đựng 

 của  báu,  chẳng  vì  do  [túi  đựng]  tệ  ác  mà  chẳng  nhận  lấy  của  báu  ấy.  Lại 

 như ban đêm đi đường hiểm, có người tệ hại cầm đuốc[soi đường] thì chẳng 

 vì người ấy xấu ác mà chẳng cần nhờ [ánh đuốc] soi”.  

Kinh  Hoa  Nghiêm  dạy:  ‘Ðối  với  tự  thân  nên  sanh  ý  tưởng  bịnh,  khổ.  Với 

 thiện tri thức, tưởng như y vương. Ðối với pháp họ nói, tưởng như thuốc tốt 

 lành.  Với  pháp  họ  tu  hành,  tưởng  như  trừ  bịnh.  Nếu  nghe  được  một  câu 

 pháp  vị  tằng  hữu  (chưa  từng  có)  thì  còn  hơn  có  được  bảy  báu  chứa  đầy 

 trong cả tam thiên đại thiên thế giới và ngôi Thích, Phạm, Chuyển Luân’. 

Luận Khởi Tín chép:  “Như tánh lửa [có sẵn] nơi cây là chánh nhân của lửa. 

 Nếu không có người biết, cũng chẳng nhờ đến phương tiện mà có thể tự đốt 

 lấy cây thì thật chẳng có lẽ ấy. Chúng sanh cũng thế: Tuy có sức chánh nhân 

 huân  tập,  nhưng  nếu  chẳng  gặp  chư  Phật,  Bồ  Tát,  thiện  tri  thức  để  làm 

 duyên mà tự mình có thể đoạn được phiền não, nhập Niết Bàn thì thật chẳng 

 có lẽ ấy”.  



---o0o--- 

 12. Mười thứ tín tâm  

Muốn hết sạch sanh tử, tu hành Tịnh nghiệp thì nên phát mười thứ tín tâm; 

niệm niệm chẳng quên thì sẽ quyết sanh về Tịnh Ðộ, đắc bất thối chuyển. 

Một:  tin  pháp  của  Phật  đã  nói  là  lời  chân  thành  phát  xuất  tự  miệng  vàng, 

chơn thật chẳng dối. 

Hai: tin rằng phàm phu còn mê thì thức thần chẳng diệt, xoay vần trong sáu 

nẻo chẳng ngơi. 

Ba:  tin  rằng  tu  hành  trong  cõi  này  nếu  chưa  được  đạo  quả  thì  chẳng  tránh 

khỏi bị luân hồi. 

Bốn:  tin  rằng  nếu  chưa  thoát  khỏi  luân  hồi  thì  dẫu  sanh  lên  trời  vẫn  chẳng 

tránh khỏi bị đọa lạc. 

Năm: tin rằng chúng sanh sanh về thế giới Cực Lạc sẽ vĩnh viễn chẳng thoái 

chuyển. 

Sáu:  tin chúng sanh phát  nguyện,  nguyện  sanh Tịnh  Ðộ sẽ quyết định  vãng 

sanh. 

Bảy: tin rằng một phen xưng danh hiệu Phật sẽ diệt được tám mươi ức kiếp 

sanh tử tội nặng. 

Tám: tin người niệm Phật sẽ được thần thông quang minh của A Di Ðà Phật 

nhiếp thủ chẳng hề buông bỏ. 

Chín:  tin  người  niệm  Phật  luôn  luôn  được  hằng  sa  chư  Phật  trong  mười 

phương thế giới cùng dùng thần lực hộ niệm. 

Mười: Tin là khi đã sanh về Tịnh Ðộ sẽ có thọ mạng vô lượng, trong một đời 

sẽ chứng đắc Vô Thượng Bồ Ðề. 

Chẳng  thể  tin  tưởng  sâu  sa  vào  mười  điều  trên,  lại  còn  sanh  nghi  hoặc  thì 

dẫu có niệm Phật vẫn chẳng được vãng sanh. 



---o0o--- 

 13. Tự chướng, tự ngăn  

Bách Ðình pháp sư nói: 

“Người tu Tịnh nghiệp thường lắm kẻ biết được pháp môn, nhưng chẳng có 

mấy kẻ chịu gấp gáp tu hành. Bàn về Tịnh Ðộ,  thường có lắm kẻ nắm vững 

yếu chỉ, nhưng người trực chỉ lại quá ít ỏi. Có kẻ chưa nghe đã tự chướng, tự 

ngăn người khác giảng giải cho mình. Tự chướng thì không chi bằng Ái; tự 

ngăn  không  chi  bằng  Nghi.  Chỉ  cốt  hai  cái  tâm  Ái  và  Nghi  ấy  không  còn 

chướng ngại nữa thì một môn Tịnh Ðộ mới chẳng bị ngăn cách. 

Trong  bài  tựa  Tịnh  Ðộ  Thập  Nghi  Luận,  Vô  Vi  Tử  viết:  “Ái  chẳng  nặng 

 chẳng  sanh  Sa  Bà.  Niệm  chẳng  chuyên  nhất  chẳng  sanh  Cực  Lạc”.  Huệ 

Viễn  pháp  sư  đời  Tấn  kết  liên  xã  nơi  Lô  Sơn:  Ðối  với  ông  Uyên  Minh  thì 

ngài  mời  mọc  vì  quý  trọng  ông  ấy  đã  thông  đạt,  lại  còn  đoạn  được  ái.  Với 

ông  Linh  Vận  thì  ngài  cự  tuyệt,  vì  ông  này  tâm  tạp,  lại  chẳng  thể  chuyên 

niệm. 

Há chẳng phải là đoạn trừ hai điều ấy (nghi và ái) chính là điều cốt yếu trong 

Tịnh Ðộ ư? 



---o0o--- 

 14. Thân tâm hư ngụy  

Quan tướng quốc Bùi Hưu đời Ðường nói: 

“Từ  vô  thỉ  đến  nay,  đại  chúng  thường  nhận  lầm  cái  thân  do  địa,  thủy,  hỏa, 

phong giả hợp thành là thân mình. Cái thân ấy chợt tụ, chợt tán, thuộc pháp 

vô  thường, chẳng phải  là thân ta  vậy. Từ vô  thỉ đến  nay, đại chúng thường 

nhận lầm cái tâm duyên lự khách trần là tâm mình. Cái tâm đó hư vọng, chợt 

khởi, chợt diệt, thuộc vô thường pháp, chẳng phải là tâm ta. 

[Phải  biết  là]  ta  có  chơn  thân,  viên  mãn  không  tịch  mới  là  đúng  vậy;  [phải 

biết] cái chơn tâm của ta rộng lớn, linh tri mới là đúng vậy. [Tâm ấy] không 

tịch,  linh  tri,  thần  dụng  tự  tại; tánh  bao  hàm  muôn  đức,  thể  tuyệt  bách  phi, 

giống như vầng trăng sạch, viên mãn chẳng khuyết; nhưng có khi bị mây che 

nên chẳng tự hay biết. Vọng hoặc đã trừ hết thì chơn tâm vốn sẵn thanh tịnh. 

Thập  phương  chư  Phật,  hết  thảy  chúng  sanh  và  cái  tâm  này  của  ta,  ba  thứ 

trên đây chẳng hề sai khác. Ðấy chính là bản thể của Bồ Ðề tâm vậy. 

Buông bỏ, chẳng nhận thức được điều ấy, lại còn nhận lầm cái thân hôi thối 

rồi vọng niệm, rong ruổi theo sanh tử, chen vai chịu khổ cùng cầm thú, tạp 

loại; há chẳng thẹn là kẻ trượng phu hay sao?” 



---o0o--- 

 15. Tướng trạng, nguyên nhân của dâm và sát  

Sách Long Thư Tịnh Ðộ chép: 

“Uống  ăn,  nam  nữ  là  những  điều  ham  muốn  lớn  của  con  người.  Chế  ngự 

[đến  mức] hầu  như không  còn  có  nữa  thì  là  bậc  thánh  nhân.  Tiết  độ  chẳng 

phóng túng, đáng gọi hiền nhân. Phóng túng chẳng tiết độ thì là hạ ngu. 

Mà hai điều Dâm, Sát ấy lại trợ giúp, phát khởi sự tạo nghiệp. Ăn uống quá 

no  đủ thì khí  huyết  mạnh  mẽ khiến cho dâm  dục  nhiều. Dâm dục  nhiều thì 

tổn hại khí huyết, lại phải nhờ vào ăn uống để bồi bổ. Nếu có thể tỉnh giảm 

cả Dâm lẫn Sát thì đấy chính là cái đạo an thân, sống thọ vậy. Từ Giác thiền 

sư nói: 



 Ăn uống nhân gian năm tháng dài,  

 Ngon dở miễn sao đỡ đói thôi   

 Qua ba tấc lưỡi thành chi nữa?  

 Sao chẳng dụng tâm xét kỹ coi!  



Vụ Thật dã phu nói: 

 “Da trùm xương thịt cùng máu mủ. Cưỡng làm vẻ ra vẻ yêu kiều để mê hoặc 

 người. Tự ngàn xưa anh hùng đều  bị lụy  bởi nó, trăm năm cùng chung vùi 

 lấp dưới mộ”.  

Nếu  quả  thật  có  thể  răn  dè  được  hai  điều  ấy  (dâm,  sát),  đời  đâu  còn  cảnh 

bịnh tật, chết yểu; chết đi nào còn có cảnh địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Nếu 

quyết chí muốn cầu sanh về Tịnh Ðộ thì phải nên gìn giữ hai điều ấy thật cẩn 

thận. 

  

---o0o--- 

 16. Nghiệp tướng lúc lâm chung  

Sách Tông Kính Lục dẫn kinh Hoa Nghiêm như sau: 

 “Ví  như  có  người  lúc  sắp  mạng  chung  thấy  được  tướng  thọ  báo  theo  như 

 nghiệp đã tạo. Kẻ hành nghiệp  ác thấy  địa ngục, súc sanh, ngạ quỷ, tất cả 

 hết thảy các cảnh giới khổ. Hoặc thấy ngục tốt, tay cầm khí giới, hoặc giận, 

 hoặc  chửi,  tóm  lấy  lôi  đi,  cũng  nghe  tiếng  gào  thét,  khóc  than.  Hoặc  thấy 

 sông tro, vạc sôi, núi đao, rừng kiếm, các thứ bức bách, chịu các khổ não. 

 Người  tạo  nghiệp  lành  thì thấy  hết  thảy  các  cung  điện  trời,  vô  lượng  thiên 

 chúng,  các  thiên  thể  nữ,  các  thứ  y  phục,  trang  nghiêm  đầy  đủ,  cung  điện, 

 vườn, rừng trọn đều diệu hảo. Thân tuy chưa chết cảnh đã hiện tiền”.  

Cảnh khổ vui vốn chẳng từ đâu đến, điều thiện ác chỉ do tự mình chiêu cảm. 

Khi chưa thấu rõ được nhất tâm thì khó lòng thoát khỏi lục đạo! 



---o0o--- 

 17. Mười niệm vãng sanh  

Trong Thập Nghi Luận, có câu hỏi rằng: Vì sao chúng sanh nghiệp nặng, mà 

mười niệm liền được vãng sanh? 

Ðáp: Khi lâm chung gặp được thiện hữu đều là do thiện căn đời trước. Nếu 

không  có  túc  nhân  thì  còn  chẳng  thể  gặp  được  thiện  tri  thức,  huống  hồ  là 

mười niệm thành tựu! Nếu coi vô thỉ ác nghiệp làm trọng, lâm chung mười 

niệm  là  khinh  thì  nay  ta  dùng  ba  thứ  để  so  lường,  chứ  chẳng  bàn  đến  thời 

gian [niệm Phật là] ít hay nhiều. 

a. Một là tại tâm. Lúc tạo ác là từ hư vọng điên đảo mà sanh; khi niệm Phật 

là từ nơi thiện tri thức nghe danh hiệu công đức chơn thật của A Di Ðà Phật 

mà sanh. Một đằng hư, một đằng thật, há nào so sánh được ư? 

Ví như nhà tối vạn năm, ánh mặt trời vừa chiếu đến, há có vì bóng tối tích tụ 

đã lâu mà chẳng diệt nổi hay sao! 

b. Hai là tại duyên. Lúc tạo tội là từ tâm si ám, duyên cảnh hư vọng mà sanh. 

Cái tâm niệm Phật từ việc nghe công đức danh hiệu của Phật, duyên tâm Vô 

Thượng Bồ Ðề mà sanh. Một đằng chơn, một đằng ngụy, há so sánh được ư! 

Ví  như  có  người  bị  trúng  tên  độc.  Tên  lút  sâu,  độc  ngấm  đẫm,  tổn  da  nát 

xương. Một khi nghe tiếng trống thuốc Diệt Trừ, tên liền rớt, độc liền trừ, há 

đâu phải vì tên đã lút sâu, độc đã ngấm mà chẳng thể lành hay sao? 

c. Ba là tại quyết định. Lúc tạo tội là do cái tâm hữu gián hữu hậu. Khi niệm 

Phật, dùng cái tâm vô gián, vô hậu. Bởi thế, ngay vào lúc xả mạng: do thiện 

tâm mạnh mẽ nên bèn được vãng sanh. 

Ví như dây thừng quấn  mười vòng, ngàn kẻ đàn ông chẳng làm gì nổi; đứa 

bé vung gươm, khoảnh khắc thừng bị đứt làm hai đoạn. 

Lại như củi chứa ngàn năm, dùng chút lửa to bằng hạt đậu, trong chốc lát củi 

cháy hết sạch. 

Lại  như  người  cả  một  đời  tu  mười  nghiệp  lành  ắt  sẽ  được  sanh  lên  trời; 

nhưng  lúc  lâm chung  nếu khởi  một niệm tà kiến quyết định  liền đọa vào  A 

Tỳ  địa  ngục.  Ác  nghiệp  dẫu  hư  vọng,  nhưng  vì  nó  mạnh  mẽ  nên  còn  khả 

năng xóa tan thiện nghiệp của cả một đời  khiến [kẻ ấy bị] đọa đường ác. 

Huống hồ lúc lâm chung, tâm mạnh mẽ niệm Phật, tạo nghiệp lành một cách 

chơn thật vô gián mà chẳng xóa nổi vô thỉ ác nghiệp, được sanh về Tịnh Ðộ 

hay sao! 

  

---o0o--- 

 18. Ðặt tượng nơi trai phòng  

Chỗ phàm phu nằm ngồi thường ngày chẳng nên đặt tượng Phật, Bồ Tát kẻo 

vướng  lấy  tội  khinh  nhờn.  Pháp  sư  Trúc  Am  Quán  thấy  trai  phòng  của  kẻ 

học giả bày tượng liền khuyên răn rằng: 

“Các ông đứng  ngồi  vô  lễ,  nói  lời  vô  ích;  sự cung  kính đốt  hương chốc  lát 

chẳng bù nổi cái tội trọn ngày khinh mạn!”. 

Ðại  Thông  Bổn  thiền  sư  thấy  tượng  Phật,  Bồ  Tát  đứng  hoặc  đi  thì  chẳng 

dám  ngồi.  Thức  ăn  chay  mang  tên  thịt,  cá,  ngài  chẳng  hề  ăn.  Ngài  chơn 

thành  kính  thờ,  giữ  gìn  tâm  rời  tội  lỗi  đến  mức  như  vậy.  Trong  (Bách 

Trượng Sắc Tu) Thanh Quy có răn thường nhân: 

 “Chẳng phải lúc lễ bái, cúng dường, thắp thêm hương, thay nước thì vô cớ 

 chẳng được vào điện đường; sợ giải đãi tổn phước, chiêu lấy tội vậy!”  

Nếu  vì  người  lâm  chung  đang  cơn  bịnh  khổ  bức  bách  mà  bày  tượng  niệm 

Phật  nhằm  tăng  chánh  niệm  cho  họ  để  giúp  họ  vãng  sanh  thì  chẳng  bị  hạn 

cuộc bởi điều răn này. 



---o0o--- 

 19. Dùng lý đoạt sự 



Lục Tổ Ðàn kinh chép: 

 “Người Thiều Châu hỏi về pháp tu Tây phương, Lục Tổ dạy: ‘Tự tâm có Tây 

 phương, kiếm Tây phương chỗ nào? Người Ðông phương tạo tội tác nghiệp 

 cầu  sanh  Tây  phương.  Nếu  người  Tây  phương  tạo  tội  gây  nghiệp  thì  cầu 

 sanh chốn nào? Chỉ ngộ được tánh thì chỗ nào mà chẳng được?”  

Ngài Chí Công cũng nói:  “Bậc trí biết tâm là Phật, kẻ ngu nguyện sanh Tây 

 phương”.  

Lời của hai vị sư này đều là dùng lý đoạt sự, đều cùng là tùy bịnh cho thuốc. 

Nếu  cứ  chấp  nê  theo  lời  để  hiểu  thì  là  chấp  thuốc  thành  bịnh  vậy.  Nếu  chỉ 

căn  cứ  theo  lý  mà  nói  thời  một  pháp  còn  chẳng  thể  được,  huống  hồ  là  có 

Tịnh  Ðộ  để  sanh!  Chẳng  riêng  mình  Tịnh  Ðộ  mà  ngay  cả  tự  tâm  cũng  còn 

chẳng thể được. Cái chẳng thể được này cũng bất khả đắc nốt! 

Nếu như vậy thì nói  ‘tự tâm có Tây phương’ và ‘ biết tâm là Phật’ đều thành 

thừa thãi. Mà lý đây chính là cái lý tức sự, cái Không đây chính là cái Không 

tức  Hữu.  Chính  ngay  trong  chỗ  sạch  trơn  ấy  phương  ngại  gì  đến  việc  kiến 

lập các pháp để niệm Phật vãng sanh? 

Do  sự  chính  là  lý  nên  niệm  nhưng  vô  niệm,  sanh  mà  vô  sanh;  thế  nên  cứ 

thẳng  bước  trên  đường  rộng,  chấp  chi  lời  chết  cứng.  Người  đời  sau  chẳng 

hiểu  ý  này,  cứ  một  bề  bám  theo  lời  nói  mà  hiểu,  hủy  báng  người  tu  Tịnh 

nghiệp.  Khác  nào  đối  với  người  đang  ngồi  thuyền  vượt  biển  lại  khuyên  đi 

đường  bộ, chẳng tương  xứng cơ  nghi, chỉ  càng khiến tăng thêm  hoặc  loạn. 

Ngài Vĩnh Gia nói:  “Bỏ có chấp không cũng là bịnh, khác nào để tránh chết 

 đuối bèn đâm đầu vào lửa”.  Có nên như thế chăng? 



---o0o--- 

 20. Bốn thứ tình chấp  

Ðạo  chẳng  phải  trong,  ngoài;  chẳng  rời  trong,  ngoài.  Ðạo  tuyệt  ta,  người 

nhưng  chẳng  trở  ngại  gì  đến  ta  lẫn  người  do  muôn  pháp  đều  đồng  một  thể 

vậy. Một chẳng nhất định là một, nào ngại chi vạn pháp khác biệt. Nếu hiểu 

rõ  ý  chỉ  này,  hễ  hiểu  rõ  được  một  điều  thì  hết  thảy  mọi  điều  đều  hiểu  rõ. 

Muôn pháp đều là tự tánh của mình, không chỗ nào là chẳng đến được. Nếu 

có Phật để niệm thì là chấp tướng; nếu bảo không Phật để niệm thì lại càng 

chấp tướng nặng hơn. 

Thử dùng tứ cú để luận, tức là [bốn câu]: ‘có Phật’, ‘không Phật’, ‘cũng có 

Phật cũng không Phật’ và ‘chẳng phải có Phật chẳng phải không Phật’ thành 

ra bốn thứ chấp. Hễ chấp lấy một thứ đều thành tà kiến. 

Nếu  với  bốn  điều  này  dung  thông  vô  ngại  thì  hễ  chỉ  quán  một  điều  cũng 

thành  tam  muội  vậy;  [ở  đây  chỉ]  nêu  một  điều  đại  diện  cho  các  điều  khác 

ngõ  hầu  [người  nghe]  lãnh  hội  được  ý.  Phật  do  nguyện  lực  rộng  lớn  khiến 

cho kẻ sơ tâm phàm phu một khi đã sanh về cõi kia thì vĩnh viễn chẳng thoái 

chuyển. Còn nếu ai chẳng chịu vãng sanh, cam chịu trầm luân thì chính là gã 

đang ở sát cạnh giỏ cơm mà đành chịu chết đói vậy. 

Tổ Ðạt Ma dạy:  “Tâm như tường vách mới có thể nhập đạo”  là để phá vọng 

tình phân biệt, cũng là tùy bịnh cho thuốc. Nếu muốn đạt ngay được vô tâm 

thì đúng là chấp thuốc thành bịnh! 

Tỳ kheo Thiện  Tinh có thể  giảng  nổi  mười  hai bộ kinh,  đắc quả  Tứ Thiền, 

nhưng vì giao du với bạn tà nên nói xằng là không Phật, không Pháp, chẳng 

có Niết  Bàn cho  nên bị sanh  hãm  trong địa ngục; đấy đều  là do  vọng chấp 

pháp không, bác không nhân quả nên chiêu lấy cái quả báo dữ dội ấy. 

Người  đời  nay  chẳng  tuân  lời  Phật,  chấp  tà  kiến  là  Ðại  Thừa,  báng  Niệm 

Phật  là  Tiểu  Thừa,  thật  đúng  là  phi  pháp  lại  bảo  là  pháp,  pháp  nói  là  phi 

pháp; thoát nổi trọng tội Vô Gián được chăng? 



---o0o--- 

 21. Lẽ được mất của chuyện bàn suông về Không  

Kinh nói:  “Chư Phật nói pháp Không để độ kẻ chấp trước. Nếu lại chấp nơi 

 Không, chư Phật chẳng độ nổi”.  Giáo pháp của cả Ðại Tạng là tùy bịnh cho 

thuốc. Khéo dùng thuốc thì không bịnh chi chẳng  hết; chẳng khéo dùng  thì 

đề hồ thượng vị trở thành chất độc! 

Tổ  Bồ  Ðề  Ðạt  Ma  chẳng  lập  văn  tự,  chỉ  đề  xướng  trực  chỉ,  bảo  là  Giáo 

Ngoại  Biệt  Truyền.  Lục  Tổ  nói:  “Chỉ  hai  chữ  ‘chẳng  lập’ ấy  đã  là  văn  tự. 

 Bảo là Trực Chỉ chỉ vì do [người tu hành còn] hiểu cong vạy vậy”.  

Vì  kẻ  học  pháp  mà  cổ  nhân  cạy  niêm  cởi  trói,  xóa  ngờ  phá  chấp;  công  ấy 

không chi lớn hơn. Cần phải biết đạo lý như sau: 

Chẳng thể dùng hữu tâm để cầu. Chẳng thể dùng vô tâm để đắc. Chẳng thể 

dùng ngôn từ để tạo. Chẳng thể dùng tịch mặc để thông. Ðạt thẳng đến chỗ 

không  nương  dựa  vào  đâu,  vượt  khỏi  ngoài  sự  suy  nghĩ  của  phàm,  thánh. 

Cũng chẳng nương dựa vào cái chỗ không nương dựa ấy, vượt khỏi chỗ suy 

lường của phàm, thánh thì mới đáng gọi là xuất cách đạo nhân. 

Kẻ học đạo đời sau cứ chấp trước ngang bướng, chẳng rõ ý Tổ, nhận lầm lời 

lẽ  cổ  nhân  là  thật,  cho  rằng  thật  sự  có  một  pháp  Giáo  Ngoại  Biệt  Truyền, 

phải thẳng tay quét sạch văn tự, chấp chặt rằng chẳng còn có  một pháp nào 

hết  cả  thì  mới  là  cứu  cánh,  khăng  khăng  tính  kế  sống  mãi  trong  dòng  sanh 

tử. Ðối với các đạo khác, họ cũng đem [cái chấp] quét sạch ấy để quét sạch 

hết cả, nghinh ngang chẳng hay biết gì. 

Ôi! đáng thương thay! Riêng họ chẳng biết rằng: đoạn vọng tưởng tam giới, 

diệt  ngũ  ấm  sắc  thân,  trọn  chẳng  vướng  bận  dẫu  mảy  may  nào  lại  chính  là 

kiến  giải của Tiểu Thừa đối  với  Tam  Tạng. Nếu  hiểu được [như thế] thì sẽ 

chuyển mình, tự nhiên mọi pháp dung thông, đi trên đường sanh tử chẳng trở 

ngại  gì;  tuân  theo  thánh  giáo  của  Phật,  phát  nguyện  vãng  sanh,  tham  lễ  Di 

Ðà, thân cận thiện  hữu,  mau chứng bất thoái, phổ độ chúng sanh. Sánh  với 

kẻ thiên chấp Không kiến, cam chịu luân hồi, chẳng cầu xuất ly, lẽ tiêu hoại 

chẳng đồng vậy. 



---o0o--- 

 22. Chống kinh, trái thánh  

Ðạo của cổ nhân hễ đã tu chứng thì [thấy] là chẳng phải là không, nhưng nếu 

còn nhiễm ô thì chẳng đạt được. Như kinh Kim Cang Bát Nhã dạy : “Vô trụ 

 tướng bố thí” , há nào có phải là chẳng cần tu bố thí thì mới là vô trụ tướng 

hay sao? 

Chỉ cốt sao cái tâm  năng  tu khế  hợp  lý Bát Nhã Chơn  Không thì  trọn  ngày 

bố thí mà lìa hết thảy tướng; ấy mới là phá chấp vậy. Bàn thẳng về ly tướng, 

nói  cùng  tột  về  lý  thì  cũng  chẳng  chấp  vào  cái  Ly  Tướng  mới  đáng  gọi  là: 

“Ðối  với  cả  hai  thứ chấp  trước  và  không  chấp  trước,  hành  nhân  đều  chẳng 

chấp trước vào thứ nào cả!” 

Do xứng tánh tu hành, lìa các kiến giải chấp Có, chấp Không của phàm phu 

và Nhị Thừa nên gọi là “vô trụ tướng” vậy. Phàm Bồ Tát tu hành lục độ, vạn 

hạnh, không vị nào chẳng đều như thế cả. Há phải đâu là cứ khơi khơi không 

tu rồi bảo là “chẳng trụ tướng” ư! 

Nay  Vãng  Sanh  Tịnh  Ðộ  chính  là  một  môn  trong  vạn  hạnh  của  Bồ  Tát,  là 

một pháp để đi qua suốt  mười phương thừa sự chư Phật vậy. Do xứng tánh 

tu hành nên hiểu rành rẽ hết thảy pháp đều là vô tướng. Vô tướng cũng là vô. 

Phàm đã như vậy thời với Tịnh Ðộ nào ngại vãng sanh, với đức Di Ðà nào 

ngại chi thân cận. Nương Phật  nguyện lực nên mau chứng vô sanh. 

Nếu  cứ  chấp  chặt  rằng  vô  sanh,  vô  kiến  mới  là  đạt  lý  thì  sẽ  đọa  vào  thiên 

kiến  chấp  không  của  Nhị  Thừa,  ngoại  đạo.  Công  nhiên  trái  nghịch,  chống 

kinh, chê thánh, còn tội nào lớn hơn nữa! 



---o0o--- 

 23. Vì nhỏ mất lớn  

Sách Long Thư Tịnh Ðộ chép: 

“Nay  có  kẻ  mua  bán  chỉ  mong  một  tiền  mà  được  hai  tiền,  người  đi  đường 

một  ngày  đi  được  đoạn  đường  bằng  cả  hai  ngày  thì  tâm  liền  vui  sướng. 

Không được như thế, tâm ắt buồn bực. 

Ðối với vật ngoài thân có chút được mất liền đã vui, buồn như thế; còn với 

tháng  ngày  hữu  hạn của  mình  dần dà bị  mất đi, tuy sự mất  mát ấy thật  lớn 

nhưng chẳng lấy làm lo. Cái duyên Tịnh Ðộ khó gặp nhưng ta may sao được 

biết đến, đấy chính là cái được lớn lao nhưng lại chẳng lấy làm vui. 

Chỉ  thấy  những  cái  được,  mất  nhỏ  nhoi  mà  vui,  buồn;  còn  với  những  cái 

được, mất lớn lao lại chẳng hề hay biết. Sao chẳng suy xét kỹ càng vậy!” 



---o0o--- 

 24. Mười  điều mất mát nếu chẳng tu  

Phật  dạy  pháp  tu  hành  đường  tắt  khiến  hết  thảy  chúng  sanh  mau  siêu  sanh 

tử;  nhưng  người  chướng  nặng  chẳng  chịu  tấn  tu  thì  sẽ  chịu  mười  điều  mất 

mát: 

Một, chẳng tin lời Phật. Hai, chẳng tuân thánh giáo. Ba, chẳng tin nhân quả. 

Bốn chẳng trọng cái linh tâm của mình. Năm, chẳng cầu tiến lên. Sáu chẳng 

thân  thiện  hữu.  Bảy,  chẳng  cầu  giải  thoát.  Tám,  cam  chịu  luân  hồi.  Chín, 

chẳng sợ ác đạo. Mười, cam làm loài ma. 

Ngược lại, tu hành thì được mười thứ lợi ích thù thắng. 



---o0o--- 

 25. Vĩnh viễn không có ma sự  

Sách Niệm Phật Chánh Tín Quyết của Thọ Thiền Sư có viết: 

“Hoặc có kẻ  nói  lúc  lâm chung thấy  Phật, phóng quang tiếp dẫn, đó đều  là 

ma cảnh. Thuyết ấy như thế nào? 

Ðáp: Tu tập tam muội theo như kinh Thủ Lăng Nghiêm dạy thì có thể phát 

động ấm ma. Tu các thứ tam muội dạy trong Luận Ma Ha Diễn và sách (Ma 

Ha) Chỉ Quán v.v… sẽ có thể phát động ngoại ma. Ðấy là nói về những cách 

chuyên dùng tự lực để tu Thiền, vì ma chủng đã có sẵn từ trước bị Ðịnh thúc 

đẩy  nên  ma sự phát động. Nếu  hiểu rõ được [ma cảnh] mà đối trị thì thành 

thánh  pháp,  còn  nếu  cứ  mặc  tình  xuôi  theo,  chẳng  hề  hay  biết  thì  sẽ  bị 

chướng ngại. 

Nay ta tu Niệm Phật tam muội là nương vào sức đức Phật kia giống như gần 

gũi đế vương, kẻ nào dám phạm? 

Vả lại, đức Di Ðà có thệ nguyện đại từ bi, sức tam muội oai thần, có sức dẹp 

tà lớn lao, có sức hàng  ma to lớn, thiên nhãn xa trông, thiên nhĩ vẳng nghe, 

tha tâm soi tột, quang minh chiếu khắp nhiếp thủ chúng sanh. Phật đã có sức 

công  đức  như  vậy,  lẽ  nào  chẳng  hộ  trì  nổi  người  niệm  Phật  khiến  cho  lúc 

lâm chung chẳng bị chướng ngại hay sao? 

Còn các việc như kim đài đến đón… vốn phát xuất tự Quán kinh, do chính 

kim khẩu đã nói; nếu coi [những việc ấy] là ma thì thật là quá sức vô tri vậy! 

  

---o0o--- 

 26. Ba sức Ban Châu  

Trong Hội Tông Tập của Viên Thông Phạm pháp sư có dẫn kinh Ban Châu 

Tam Muội như sau: 

 “Niệm Phật vãng sanh có ba thứ lực: 

 Một là Bổn Hữu Phật Tánh Lực, tức là nói trong tâm phiền não có Như Lai 

 tạng vậy.  

 Hai  là  Từ  Quang  Nhiếp  Thủ  Lực,  tức  là  nói  Di  Ðà  quang  minh  vô  lượng, 

 nhiếp thủ chúng sanh niệm Phật chẳng bỏ.  

 Ba  là  Niệm  Phật  Tam  Muội  Lực,  tức  là  nhớ  Phật  niệm  Phật  thì  hiện  tiền, 

 tương lai nhất định thấy Phật”.  

Ba thứ lực này như ba sợi dây hợp thành sợi thừng lớn, lôi được vật nặng. 

Lại như cái gương thủy hỏa, nếu đem hướng về mặt trời, chiếu lên cỏ khô thì 

lấy được lửa. Nếu đem hứng ánh sáng  mặt trăng, dùng châu để hứng lấy [ở 

phía dưới gương] thì liền được nước. 

Cái  gương  có  đủ  tánh  thủy,  hỏa  ấy  giống  như chúng  sanh  vốn  sẵn  đủ  Phật 

tánh lực. Cần phải nhờ đến ánh sáng mặt trời, mặt trăng soi đến là ví cho từ 

quang nhiếp thủ của Phật Di Ðà vậy. Dùng cỏ, châu lấy được nước, lửa là ví 

cho sức tín tâm niệm Phật. Ba thứ này chẳng được thiếu một điều. Ba sự hòa 

hợp thì nước, lửa mới sanh; ba lực cùng hỗ trợ ắt sẽ sanh Tịnh Ðộ. 

  

---o0o--- 

 27. Thuyền chở đá chẳng chìm  

Kinh Na Tiên ghi: 

 “Xưa có quốc vương hỏi sa môn Na  Tiên  rằng: ‘ Vì sao chúng sanh nghiệp 

 nặng niệm Phật liền được vãng sanh?’ 

 Na Tiên đáp: 

 - Ví như có kẻ tính chở đến cả trăm ngàn khối đá lớn vượt qua biển lớn; do 

 bởi sức thuyền nên đến được bờ kia. Tội của chúng sanh ví như tảng đá lớn; 

 nguyện  lực  Di  Ðà  như  thuyền  lớn  kia.  Ðá  vốn  dễ  chìm  nhưng  nhờ  thuyền 

 chở  được;  vượt  ngang  biển  khổ  sanh  tử  hoàn  toàn  nhờ  vào  nguyện  vương 

 của Phật” . 

Trong  hết  thảy  thời,  dùng  nguyện  vương  ấy  làm  người  dẫn  đường  tốt  lành 

lên thẳng bờ kia, chẳng  vượt ra ngoài tự tâm. Vì  vậy, sách Câu Xá tụng có 

câu : 

 “Kẻ ngu tạo tội thì dẫu nhỏ cũng đọa ác. Người trí làm tội dù lớn cũng thoát 

 khổ. Như cái kim sắt dù nhỏ cũng chìm xuống nước, cái bát sắt dẫu to vẫn 

 nổi được”.  



---o0o--- 

 28. Vừa niệm liền sanh  

Trong Thập Nghi Luận có câu hỏi rằng: “Tây phương cách đây mười vạn ức 

cõi, phàm phu hèn yếu làm sao đến đó được?” 

Ðáp:  “Tây  phương  mười  vạn  ức  cõi  là  đối  với  phàm  phu  nhục  nhãn,  tâm 

lượng  sanh  tử  mà  nói.  Ðiều  khiến  chúng  sanh  được  thành  tựu  Tịnh  nghiệp 

là:  trong  lúc  lâm  chung,  cái  tâm  trụ  trong  Ðịnh  chính  là  cái  tâm  thọ  sanh 

Tịnh Ðộ. Lúc vừa khởi niệm  chính là lúc sanh về Tịnh Ðộ”. 

Vì vậy, kinh dạy:  “A Di Ðà Phật cách đây chẳng xa”  chính là do nghiệp lực 

chẳng nghĩ bàn vậy. Do một niệm liền được sanh nên chẳng phải sợ xa. 

Lại  như  người  nằm  mộng,  thân  tuy  ở  trên  giường  mà  tâm  ý  thức  đến  khắp 

các phương khác giống như lúc bình thường chẳng khác. Tịnh Ðộ cũng thế: 

vừa khởi niệm thì liền được sanh, còn ngờ chi nữa! 



---o0o--- 

 29. Như gương hiện bóng 

Sách Long Thư Tịnh Ðộ chép: 

 “Mỗi một chúng sanh trong mười phương thế giới niệm Phật thì ao báu nơi 

 Tịnh Ðộ liền sanh một đóa hoa sen, ghi tên người ấy”.  Nếu có kẻ ngờ vực, 

ta  sẽ  bảo  rằng:  “Giống  như  gương  sáng  sạch,  vật  soi  vào  liền  hiện  hình. 

Gương có dụng tâm đâu? Do gương sáng nên hình bóng tự nhiên hiện vậy”. 

Vì  thế  mới  nói:  “Thiện  tâm  vừa  phát,  điện  báu  trên  cõi  trời  đã  thành 

 trước.   Ác niệm vừa khởi, hỏa thành dưới đất đã hoàn thành”.  Nếu như vậy 

thì người tu Tịnh nghiệp có cành hoa đề tên, chờ người vãng sanh, có chi là 

lạ? 

Hoặc  [có  kẻ]  gạn:  “Trì  chú  Vãng  Sanh  thì  A  Di  Ðà  Phật  thường  ngự  trên 

đảnh,  người  tu  Tịnh  nghiệp  lúc  lâm  chung  Phật  và  Bồ  Tát  cùng  đến  đón 

rước. Chúng sanh vô lượng thì làm sao Phật ngự khắp trên đảnh nổi, đều đến 

đón hết nổi?” 

Ta bảo: “Một vầng trăng hiện khắp trong hết thảy chỗ có nước. Một mặt trời 

chiếu khắp  vô  lượng thế  giới. Chỉ có chỗ  nước đục trăng chẳng  hiện được, 

nơi chậu úp mặt trời chẳng chiếu được! 

Quang  minh  của  Phật  Vô  Lượng  Thọ  chiếu  khắp  mười  phương  thế  giới, 

nhiếp  thủ  chúng  sanh  niệm  Phật  chẳng  bỏ.  Ðời  có  kẻ  chẳng  nguyện  vãng 

sanh thì  giống  như nước đục, chậu  úp, chẳng  được quang  minh soi đến,  há 

nào có phải là lỗi của mặt trời, mặt trăng đâu? 



---o0o--- 

 30. Cầu Phật gia hộ  

Chiếu Luật Sư nói: 

“Hoặc  có  kẻ  hỏi:   Như  Quán  kinh  đã  dạy:  ‘ Tâm  này  làm  Phật,  tâm  này  là 

 Phật’.  Tâm đã là Phật, cần gì niệm Phật khác? 

Ðáp:  Chính  vì  do  tâm  vốn  là  Phật  nên  mới  dạy  chuyên  niệm  đức  Phật  ấy. 

Kinh Phạm Võng dạy:  ‘Nên thường tự biết ta là Phật chưa thành, chư Phật 

 là Phật đã thành’. 

Tâm ông dẫu là Phật nhưng là Phật chưa thành; còn A Di Ðà Phật là Phật đã 

thành. Phật chưa thành chìm trong biển dục đã lâu, đầy đủ phiền não, chẳng 

biết kỳ ra. Ðức Phật đã thành thì từ lâu đã chứng Bồ Ðề, đầy đủ oai thần, có 

thể gia hộ chúng sanh. 

Vì thế chư Phật khuyên niệm Phật, chính là để cho vị Phật chưa thành nơi ta 

cầu nơi đức Phật đã thành của người khác cứu giúp cho. Vì vậy, nếu chúng 

sanh chẳng niệm Phật thì phàm thánh vĩnh viễn cách biệt, cha, con xa lìa, ở 

mãi trong luân hồi, cách Phật càng xa vậy”. 



---o0o--- 

 31. Bí quyết trường sanh  

Sách Long Thư Tịnh Ðộ chép: 

“Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  có  mười  loại  tiên,  thọ  ngàn  vạn  năm,  ở  yên  trong 

núi  sâu,  khi  mạng  hết  lại  bị  luân  hồi  vì  chẳng  hiểu  chơn  tánh.  [Tiên  đạo] 

cùng  với  lục đạo chúng sanh  gọi chung  là thất thú  (bảy đường). Người  học 

đạo tiên trong đời, cả vạn người tu chẳng có đến một người đắc đạo. Ví dù 

có  đắc  đạo  vẫn  chẳng  thoát  nổi  luân  hồi  vì  còn  chấp  nơi  thần,  hình,  chẳng 

thể bỏ đi nổi. 

Vả lại, thần hình chỉ là vọng tưởng hiện ra trong chơn tánh, đều chẳng phải 

là chơn thật. Trong vòng vài trăm năm trở lại đây, những người được thành 

tiên chỉ có Chung Ly, Lữ Ðộng Tân, nhưng số người học theo họ Chung, họ 

Lữ  có  đến  ngàn  muôn.  Chỉ  riêng  những  người  đích  thân  tôi  biết  số  cũng 

chẳng  ít,  rốt  cuộc  đều  tử  vong,  chôn  vùi  dưới  đất.  Chẳng  thấy  một  ai  giữa 

ban ngày bay lên nổi. 

Muốn cầu trường sanh thì chẳng chi bằng Tịnh Ðộ. Chẳng biết tu pháp này 

lại học đạo thần tiên chính là bỏ mỹ ngọc trước mắt để cầu thứ đá vân chẳng 

thể  có.  Há  chẳng  phải  là  lầm  lắm  sao?  Cư  sĩ  Hương  Sơn  đời  Ðường  trong 

bài thơ tặng Vương tiên nhân có viết: 



 Nghe ngài bớt ăn, ngủ,  

 Ngày nghe thuyết thần tiên 

 Ngầm đợi bậc phi thường 

 Cầu bí quyết trường sanh 

 Bảo dài vốn đối ngắn 

 Chưa thoát vòng sanh tử,  

 Dẫu có được trường sanh 

 Chẳng còn bị chết yểu 

 Cây tùng ngàn năm mục 

 Hoa cẩn một ngày tàn 

 Rốt cục giống hư không 

 Cần gì khoe năm tháng?  

 Thọ, yểu dẫu khác nhau 

 Sanh tử rồi giống hệt!  

 Chẳng bằng học vô sanh 

 Vô sanh thì vô diệt. 



---o0o--- 

 32. Mười tâm trong kinh Bảo Tích  

Kinh Ðại Bảo Tích chép: 

“Ngài Di Lặc hỏi Phật: 

- Như Phật đã dạy về thế giới Cực Lạc của Phật A Di Ðà, nếu có chúng sanh 

phát  mười  thứ  tâm,  chuyên  chú  nơi  Phật  thì  người  ấy  khi  mạng  chung  sẽ 

được vãng sanh. Những gì là mười?’ 

Phật bảo Di Lặc: 

- Mười tâm như vậy, chẳng phải là [những tâm mà] những kẻ phàm ngu, kẻ 

bất thiện trượng phu còn đủ phiền não có thể phát khởi được nổi. 

Những gì là mười? 

Một là đối với các chúng sanh khởi đại từ, không tâm tổn hại. 

Hai là đối với các chúng sanh khởi đại bi, không tâm bức não. 

Ba là với chánh pháp của Phật, chẳng tiếc thân mạng, tâm thích thủ hộ. 

Bốn là với hết thảy pháp, phát sanh thắng nhẫn, tâm không chấp trước. 

Năm là chẳng tham lợi dưỡng, cung kính tôn trọng, tâm vui thích thanh tịnh. 

Sáu là cầu Phật Chủng Trí, trong hết thảy thời tâm không quên mất. 

Bảy là đối với các chúng sanh, tôn trọng cung kính, tâm không hèn kém. 

Tám là chẳng ham bàn chuyện đời, sanh tâm quyết định đối với Bồ Ðề phần. 

Chín là trồng các căn lành, tâm thanh tịnh chẳng có tạp nhiễm. 

Mười là đối với các Như Lai, xả ly các tướng, khởi tâm tùy niệm. 

Ðấy gọi là mười thứ tâm của Bồ Tát. Nếu đối với mười tâm này, hễ ai thành 

được một tâm, thích  muốn được sanh trong thế giới đức Phật kia  mà chẳng 

được sanh thì thật chẳng có lẽ ấy”. 



---o0o--- 

 33. Ngài Từ Vân khuyên tu  

Từ Vân sám chủ nói: 

- An Dưỡng Tịnh nghiệp là đường tắt dễ tu. Các kinh Ðại Thừa đều chỉ bày 

điều cốt yếu này. Mười phương chư Phật không vị nào chẳng khen ngợi. 

Nếu tỳ kheo, tứ chúng, thiện nam, tín nữ muốn mau phá được vô minh, vĩnh 

viễn diệt hết trọng tội ngũ nghịch, thập ác và các lỗi nhẹ khác thì nên tu pháp 

này. 

Muốn cho giới luật lớn nhỏ được thanh tịnh như cũ, đủ đầy hết thảy các ba 

la mật môn thì nên học pháp này. 

Muốn lúc lâm chung lìa các nỗi sợ hãi, thân, tâm an vui, vui vẻ như trở về, 

quang minh chiếu sáng nhà cửa, hương lạ, âm nhạc, A Di Ðà Phật cùng các 

thánh chúng trao cho đài tử kim, xòe tay tiếp dẫn, vượt ngang ngũ đạo, mãi 

mãi  ngự trên  chín  phẩm,  thoát  hẳn  phiền  não,  an  nghỉ  thanh  lương,  vừa  ra 

khỏi  trần  lao  liền chứng bất thoái, chẳng  trải bao kiếp lâu  xa  liền chứng  vô 

sanh thì phải nên học pháp này. 

Muốn tu chút pháp mà cảm được diệu báo, mười phương chư Phật đồng thời 

khen  ngợi,  được  hiện  tiền  thọ  ký,  trong  một  niệm  cúng  dường  vô  ương  số 

Phật, trở về cõi mình ngồi ăn chung với Phật A Di Ðà, nghị luận cùng Quán 

Âm, sánh bước cùng Thế Chí, thấy suốt nghe tột, thân vô hạn lượng, bay lên 

không  tự  tại,  rành  rẽ  túc  mạng,  thấy  khắp  ngũ  đạo  như  bóng  hiện  trong 

gương, trong niệm niệm chứng nhập vô tận tam muội, [để đạt được các điều] 

xưng  thuật  chẳng  thể  cùng  tận  như  thế  thì  phải  nên  tu  tập  pháp  thù  thắng 

này”. 

  

---o0o--- 

 34. Hiện đời được phước  

Sách Long Thư Tịnh Ðộ chép: 

“Hoặc có kẻ bảo cầu sanh Tịnh Ðộ là việc sau khi chết, chẳng biết là có lợi 

ích  gì  lớn  lao  cho  ngay  khi  đang  còn  sống  chăng?  Phàm  Phật  dạy  người, 

không điều gì là chẳng lành. Ðã lấy việc cầu sanh Tịnh Ðộ làm tâm thì hễ ý 

nghĩ  đến  điều  gì,  miệng  nói  đến  điều  gì,  thân  làm  ra  điều  gì,  không  gì  là 

chẳng lành. Trong đời hiện tại, người ấy đáng coi là bậc quân tử, là đại hiền, 

được người kính trọng, được thần nhân phù trợ, phước duyên được tăng, thọ 

mạng được vĩnh viễn. 

Kế đến là khống chế được nghiệp duyên, chẳng còn chuyên chí vào cõi này; 

do  vậy,  ác  duyên  giảm  bớt;  bởi  đấy,  thiện  duyên  càng  tăng.  Giả  sử  có  kẻ 

chẳng biết lễ nghĩa, chẳng sợ hình phạt, chỉ cậy vào khí lực, chỉ chuyên chú 

theo đuổi cái lợi thế gian, nhưng nếu chỉ tạm biết lấy Tịnh Ðộ làm tâm thì ắt 

cũng tự giảm bớt lỗi mình. Tuy tất cả việc làm của kẻ ấy chưa thể đều phù 

hợp với lễ nghĩa hết cả nhưng cũng trở nên khá gần với lễ nghĩa vậy, lẽ đâu 

phải chịu vướng trong hình phạt hay sao? 

Nếu  như  ai  nấy  đều  được  như  vậy  thì  dần  dần  có  thể  thoát  khỏi  bầy  tiểu 

nhân,  trọn  quy  về  quân  tử,  đối  với  những  người  quen  biết  trong  xóm  đều 

xem như người lành. 

Do những lẽ ấy, há còn dám bảo: tuân theo giáo pháp của Phật, lấy Tịnh Ðộ 

làm tâm là vô ích đối với cuộc sống hiện tại hay chăng?” 



---o0o--- 

 35. Các sự lành hỗ trợ  

Sách Long Thư Tịnh Ðộ chép: 

“Cúng  Phật,  trai  tăng,  tạo  tháp,  dựng  chùa,  niệm  tụng,  lễ  sám,  hiếu  dưỡng 

cha  mẹ, kính anh trọng em.  Trong  vòng  họ hàng, không ai chẳng  hòa  mục. 

Xóm  giềng  làng  nước  đối  đãi  tử  tế  với  nhau.  Thờ  vua  thì  dốc  lòng  son  vì 

nước.  Làm  quan  thì  nhân  từ,  lợi  dân.  Làm  bề  trên  thì  khéo  làm  cho  mọi 

người an vui. Làm kẻ dưới thì siêng gắng phục vụ bề trên. 

Hoặc là chỉ giáo kẻ ngu mê, hoặc phù trợ người cô quả, yếu đuối, hoặc cứu 

người  đang  bị  tai  nạn  cấp  bách,  hoặc  huệ  thí  kẻ  bần  cùng,  hoặc  dựng  cầu, 

đào giếng; hoặc thí cơm, cấp thuốc, hoặc giảm sự tiêu xài của chính mình để 

làm  lợi  người  khác.  Hoặc  dùng  tiền  của  làm  lợi  người  khác,  giảm  bớt  chi 

dùng của chính mình, hoặc dạy người làm lành, hoặc giúp thiện, ngăn ác. Cứ 

tùy nghi mà làm hết thảy việc lành thế gian hay xuất thế gian, chẳng nệ lớn, 

nhỏ, ít, nhiều; hoặc là chỉ dùng một tiền đem cho người hoặc là cho một vốc 

nước đỡ khát. 

Ðối với mỗi việc lành dẫu nhỏ nhoi cũng đều khởi niệm rằng: Nguyện đem 

thiện duyên  này hồi  hướng  Tây phương,  nhờ các điều thiện  hỗ trợ quyết sẽ 

được vãng sanh”. 



---o0o--- 

 36. Thành công cốt yếu là bởi thuần thục  

Sách Long Thư Tịnh Ðộ chép: 

 “Mạnh Tử nói: ‘Nhân cũng là cốt ở thuần thục mà thôi’. Vì thế, quân tử trọn 

 chẳng trái nghịch điều nhân dẫu chỉ trong khoảng thời gian lâu bằng bữa ăn 

 . Chánh trực cũng bởi đấy mà điên đảo cũng bởi đấy. Nếu được như vậy thì 

 không điều gì mình làm mà chẳng vì điều nhân.  

 Người  tu  Tịnh  Ðộ  cũng  thế:  Phàm  đi,  đứng,  ăn  uống,  nói  năng,  im  lặng, 

 động tịnh đều chẳng quên Tịnh Ðộ. Thân này tuy sống trong ngũ trược mà 

 tâm đã ở Tịnh Ðộ”.  

Ngài Tra Am nói:  “Hình mặt trời lặn tương tự cái trống treo, ngồi xếp bằng 

 ngay  ngắn  hướng  mặt  về  Tây;  thân  tuy  chưa  đến  liên  trì  mà  trước  đã  gởi 

 lòng về Cực Lạc”,  chính là ý này vậy. 



---o0o--- 

 37. Mười điều lợi thù thắng  

Từ Vân Sám Chủ nói: “Tam giới đại sư, vạn đức từ phụ, quy y ngài thời tội 

diệt; kính ngài thời phước sanh. Các kinh đã nói đủ. Nếu có thể quy y Tam 

Bảo,  thọ  trì  danh  hiệu  một  vị  Phật  thì  hiện  đời  sẽ  được  mười  điều  lợi  thù 

thắng: 

Một là ngày đêm thường được hết thảy chư thiên, đại lực thần tướng ẩn hình 

thủ hộ. 

Hai là thường được hai mươi lăm vị Bồ Tát như Quán Thế Âm v.v… thủ hộ. 

Ba là thường được chư Phật ngày đêm hộ niệm, A Di Ðà Phật thường phóng 

quang minh nhiếp thọ người ấy. 

Bốn là hết thảy ác quỷ, dạ xoa, la sát đều chẳng hại được; rắn độc, thuốc độc 

thảy đều chẳng làm hại nổi. 

Năm là đều chẳng mắc nạn nước, lửa, oán tặc, đao, tên, gông cùm, tù ngục, 

chết ngang. 

Sáu  là  những  tội  trước  kia  trót  tạo  đều  sẽ  tiêu  diệt;  mạng  trót  giết  oan  đều 

được giải thoát, chẳng còn đối chấp. 

Bảy  là đêm  mộng điều tốt lành, thấy  hình  sắc tượng thắng diệu của  Phật  A 

Di Ðà. 

Tám là tâm thường hoan hỉ, nhan sắc tươi nhuận, khí lực sung mãn, việc làm 

tốt lành. 

Chín là thường được hết thảy thế gian, nhân dân cung kính, lễ bái giống như 

kính Phật. 

Mười là lúc mạng chung, tâm không sợ hãi, chánh niệm hiện tiền, A Di Ðà 

Phật và các thánh chúng cầm đài kim cang tiếp dẫn vãng sanh Cực Lạc thế 

giới hưởng sự vui mầu nhiệm thù thắng đến cùng tột đời vị lai” 

  

---o0o--- 

 38. Hổ Khê tôn giả khai thị  

a.  Phàm  là  người  tu  Tịnh  Ðộ  thì  rõ  ràng  là  phải  chống  cự  với  sanh  tử,  chứ 

chẳng  thể  nói  xuông  rồi  thôi.  Phải  nghĩ  đến  vô  thường  vùn  vụt,  thời  gian 

chẳng đợi ai. Phải nên dốc chí thực hiện thì mới được; chứ còn nếu nửa tiến, 

nửa lùi, dường như tin, tựa hồ ngờ, mặc cho  may rủi thì còn làm được việc 

gì, làm sao thoát khỏi luân hồi nổi! 

Nếu đã tin biết được thì từ ngày nay trở đi phải phát đại dũng mãnh, phát đại 

tinh  tấn,  đừng  quan  tâm  là  hiểu  hay  chẳng  hiểu,  [chớ  nệ  là]  kiến  tánh  hay 

không kiến  tánh, cứ chỉ chấp trì  một câu  Nam Mô  A Di Ðà  Phật  giống  hệt 

như nương tựa vào một tòa núi Tu Di dù có bị lay lắc vẫn chẳng động. 

Chuyên tâm, nhất ý để tham niệm hay quán niệm, ức niệm, thập niệm, hoặc 

niệm  thầm,  niệm  rõ  tiếng,  hệ  niệm,  lễ  niệm.  Niệm  đâu  tâm  theo  đấy,  luôn 

nhớ,  luôn  niệm.  Sáng  cũng  niệm,  tối  cũng  niệm,  đi  cũng  niệm,  ngồi  cũng 

niệm;  tâm  niệm  chẳng  để  luống  qua.  Niệm  Phật  chẳng  rời  tâm,  ngày  ngày, 

giờ giờ chẳng buông bỏ, miên miên mật mật như gà ấp trứng thường giữ cho 

hơi nóng liên tục. 

Ðấy  chính  là  tịnh  niệm  liên  tục,  lại  dùng  thêm  trí  quán  chiếu  thì  liền  biết 

được rằng Tịnh Ðộ chính là tự tâm. Ấy mới là công phu của bậc thượng trí 

tu tấn. 

Giữ được định như thế, chủ yếu là thực hành như thế để làm chỗ dựa an ổn. 

Ví dù có  gặp cảnh khổ,  vui,  thuận,  nghịch  hiện  tiền  vẫn chỉ  niệm  A Di Ðà 

Phật, không hề có một niệm đổi khác tấm  lòng, không hề có một niệm tâm 

thối đọa, không  hề có  một  niệm  tạp tưởng tâm. Cho đến  hết đời,  vĩnh  viễn 

không có niệm khác, quyết định cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

Nếu  quả  có  thể  dụng  công  như  vậy  thì  sanh  tử  nghiệp  chướng,  vô  minh 

trong  bao kiếp sẽ tự nhiên tiêu sạch, trần lao tập lậu tự nhiên sạch hết không 

còn  sót.  Chẳng  lìa  bổn  niệm,  tận  mặt  thấy  đức  A  Di  Ðà.  Công  thành  hạnh 

mãn,  nguyện  lực  hỗ  trợ  nên  lúc  mạng  chung  quyết  sẽ  sanh  trong  thượng 

phẩm. 



b.  Ðiều  cốt  yếu  trong  sự  tu  hành  chơn  tín  là  cầu  sanh  về  Tây  phương  Cực 

Lạc thế giới: Chuyên chú tâm ý vào một niệm, trì một câu A Di Ðà Phật. Chỉ 

có một niệm này là bổn sư của mình. Chỉ có một niệm này chính là hóa Phật. 

Chỉ  có  một  niệm  này  là  vị  tướng  quân  mạnh  mẽ  phá  tan  địa  ngục.  Chỉ  có 

một niệm này là gươm báu chém tan các tà. Chỉ có một niệm này là đèn sáng 

soi tan tăm tối. Chỉ một niệm này là thuyền lớn để vượt đại khổ hải. Chỉ một 

niệm  này  là  phương  cách  tốt  lành  để  thoát  sanh  tử.  Chỉ  một  niệm  này  là 

đường tắt thoát khỏi tam giới. Chỉ một niệm này là bổn tánh Di Ðà. Chỉ một 

niệm này để thấu đạt Duy Tâm Tịnh Ðộ. Chỉ nên ghi nhớ một câu A Di Ðà 

Phật trong tâm niệm, chớ để lạc mất. 

Niệm  niệm  thường  hiện  tiền,  niệm  niệm  chẳng  rời  tâm.  Vô  sự  cũng  niệm 

như  thế.  Hữu  sự  cũng  niệm  như  thế.  An  vui  cũng  niệm  như  thế.  Bịnh  khổ 

vẫn  niệm  như  thế.  Sống  cũng  niệm  như  thế.  Chết  cũng  niệm  như thế.  Một 

niệm phân minh chẳng mê như thế thì cần phải hỏi ai để tìm đường về nữa! 

 

---o0o--- 

 39. Liên Trì đại sư khai thị  

a. Vọng niệm là bịnh; niệm Phật là thuốc. Bịnh lâu thì một viên thuốc chẳng 

trị hết nổi. Vọng niệm chất chứa thì chẳng thể nào vừa niệm đã trừ hết được 

nổi.  Lý  lẽ  nhất  định  như  vậy.  Ðừng  lo  ngại  những  vọng  niệm  khác  tơi  bời 

[khởi lên], chỉ quý ở chỗ niệm Phật tinh chuyên, khẩn thiết. Từng chữ phân 

minh;  câu,  câu  nối  tiếp.  Dốc  sức  chấp  trì  thì  mới  có  phần  xu  hướng  được, 

nghĩa là: do sức chơn thật tích tụ lâu ngày nên đến một ngày nào đó sẽ chợt 

rỗng rang [khai ngộ]. Ví như mài chày làm kim, luyện sắt thành gang, quyết 

định chẳng dối. Tuy có lắm môn để nhập đạo, nhưng chỉ có một môn này là 

đường vắn tắt nhất, chẳng thể coi thường, chớ có coi thường. 



b. Ðạo này chí huyền, chí diệu, lại rất mực giản dị. Vì giản dị nên bị bậc cao 

minh xem thường! Sanh tử chẳng lìa nhất niệm mà thậm chí muôn pháp thế 

gian, xuất thế gian cũng chẳng ngoài nhất niệm. Nay đem cái niệm ấy niệm 

Phật thì sẽ thiết tha, tinh chuyên, chơn thật xiết bao! 

Nếu xét kỹ tận nguồn nhất niệm ấy thì nó chính là tự tánh Di Ðà, chính là ý 

của Tổ Sư tự phương Tây đến 1. Ví dù chẳng ngộ được, nhưng nương niệm 

lực ấy mà vãng sanh Cực Lạc, vượt ngang sanh tử, chẳng bị luân hồi nữa thì 

cuối  cùng  sẽ  đại  ngộ  vậy.  Xin  buông  bỏ  muôn  duyên,  trong  mười  hai  thời 

niệm niệm khăng khăng. Ðấy chính là là điều tôi rất mong mỏi. 



c.  Sự  hiếu  thế  gian  có  đến  ba,  hiếu  xuất  thế  gian  chỉ  có  một.  Cái  hiếu  thế 

gian gồm: 

- Một là thừa hoan hầu hạ, dùng thức ngon lành dâng lên mẹ cha. 

- Hai là đỗ đạt làm quan, dùng tước lộc để vinh hiển mẹ cha. 

-  Ba  là  tu  đức  trau  hạnh  để  thành  thánh,  thành  hiền  nhằm  làm  rạng  rỡ  mẹ 

cha. 

Thế gian gọi ba điều ấy là hiếu vậy. Sự hiếu xuất thế gian là khuyên cha mẹ 

trai  giới,  tu  đạo,  nhất  tâm  niệm  Phật,  cầu  nguyện  vãng  sanh,  vĩnh  biệt  tứ 

sanh  (không  còn  sanh  trong  bốn  loài:  noãn,  thai,  thấp,  hóa),  mãi  mãi  thoát 

khỏi  lục  đạo,  gởi  thân  trong  thai  sen,  thân  cận  Phật  Di  Ðà,  đắc  bất  thối 

chuyển. Người con báo hiếu coi việc ấy là trọng đại nhất. 

Khi  xưa,  tôi  vừa  chớm  biết  nhập  đạo,  song  thân  đã  khuất,  do  thương  cảm 

bèn viết bài văn tự trách bất hiếu để bày tỏ nỗi bi hận. Nay thấy trong chúng 

tại  gia,  xuất  gia  có  đủ  điều  may  mắn  càng  bội  phần  cảm  khái,  lệ  nhỏ  ròng 

ròng. Cúi đầu, rập đầu xin khuyên: 

Người chăm sóc, phụng dưỡng cha  mẹ cho được yên ổn  là  hiếu. Người  lập 

thân  hành  đạo  để  cha  mẹ  nở  mặt  là  đại  hiếu.  Người  khuyên  cha  mẹ  dùng 

pháp  môn  niệm  Phật  cầu  được  vãng  sanh  Tịnh  Ðộ  là  đại  hiếu  nhất  trong 

những người đại hiếu. 

Tôi sanh muộn, vừa nghe được Phật pháp thì mẹ cha đã khuất, đau đớn thấu 

trời,  tuy  muốn  đáp  đền  vẫn  không  làm  cách  nào  được.  Xin  thưa  cùng  mọi 

người: khi cha mẹ còn tại thế nên sớm khuyên niệm Phật. Ngày cha mẹ mất 

nên lễ Phật, tụng kinh ba năm. 

Nếu  chẳng  làm  được  như  vậy  thì  hoặc  là  suốt  cả  một  năm  hay  trong  bốn 

mươi  chín  ngày  cũng  được.  Hiếu  tử  muốn  báo  cái  ân  cù  lao,  không  thể 

không biết đến điều này. 



d. Phàm  là  người  học  Phật chẳng cần bàn  đến  hình  dạng trang  nghiêm, chỉ 

quý ở chỗ chơn thật tu hành. Cư sĩ tại gia chẳng nhất thiết phải áo dà, khăn 

đạo.  Người  để  tóc  cứ  mặc  thường  phục  niệm  Phật,  chẳng  nhất  thiết  phải 

khua  mõ, gõ khánh. Người thích yên tịnh cứ yên lặng niệm Phật, chẳng bắt 

buộc phải quây quần lập hội. Người ngại việc có thể tự đóng cửa niệm Phật, 

chẳng  cần  phải  đến  chùa  nghe  kinh.  Người  biết  chữ  có  thể  tuân  theo  giáo 

pháp niệm Phật. Ngàn dặm thiêu hương chẳng bằng ngồi yên trong nhà niệm 

Phật. Cúng dường tà sư chẳng bằng hiếu thuận cha mẹ niệm Phật. Kết giao 

rộng rãi với bè bạn ma chẳng bằng một mình thanh tịnh niệm Phật. Gởi tiền 

kho  cho  kiếp  sau 2chẳng  bằng  hiện  tại  làm  phước  niệm  Phật.  Hứa  nguyện, 

cầu đảo chẳng bằng hối lỗi đích thân niệm Phật. Tập tành học theo sách vở 

ngoại đạo chẳng bằng một chữ không biết mà niệm Phật. Vô tri bàn xằng lẽ 

Thiền chẳng bằng chắc thật trì giới, niệm Phật. Mong cầu yêu quỷ linh ứng 

chẳng bằng chánh tín nhân quả niệm Phật. 

Nói tóm lại, đoan tâm diệt ác niệm Phật như vậy thì gọi là thiện nhân. Nhiếp 

tâm  dứt  trừ  tán  loạn  để  niệm  Phật  như  vậy  thì  gọi  là  hiền  nhân.  Ngộ  tâm 

đoạn hoặc niệm Phật như thế thì gọi là thánh nhân. 



e. [Ðại sư ] bảo ông Châu Tây Tông: 

“Bịnh  của  ngài  đã  đến  nỗi  này,  thật  là  rất  nguy.  Nên  đem  hết  những  điều 

muốn nói viết hết ra giao cho lịnh lang và tôn đường, để trong dạ chẳng còn 

vướng  víu  điều  gì,  nhất  tâm  chánh  niệm.  Nếu  bình  nhật  đã  tin  tưởng  nổi 

pháp môn Niệm Phật thì nên lấy con mắt trong tâm soi chiếu bên trong; bốn 

chữ Phật danh vằng  vặc  ngời  ngời, chẳng  gián, chẳng đoạn. Dẫu  ngày hôm 

nay  hay  ngày  mai  bị  chết  cũng  được,  hoặc  là  chẳng  chết  mà  sống  mãi  đến 

một trăm hai mươi tuổi cũng xong. 

Ðây  là  lời  khẩn  yếu;  bằng  hữu  bấy  lâu  quen  biết  chính  là  chỗ  này.  Mọi  sự 

khác  đều  nhỏ  nhặt,  chẳng  phải  bận  tâm  đến.  Chớ  có  vì  tham  sống  sợ  chết 

đến nỗi hỏng đại sự. Rất quan trọng đấy!” 



f. Bảo Vương Ðại Trác: 

“Ðối  với  căn  bịnh  của  ngài  thì  mọi  sự  ngoài  thân  kể  cả  tứ  chi,  trăm  đốt 

xương  trong  thân  này  đều  nên  dốc  lòng  buông  bỏ,  khiến  cho  rỗng  không 

chẳng còn có một vật gì! Nếu chẳng thể buông bỏ hết thì hãy tạm buông bỏ 

để đợi đến sau này. Chẳng chế ngự được lửa vọng tưởng thì nên niệm Phật 

nhiều tiếng để đè ép nó. 

Vinh  hoa,  phú  quý  thế  gian  chẳng  qua  là  sự  trong  phút  chốc;  ách  nạn,  khổ 

não chẳng qua cũng là sự trong phút chốc; trong khoảnh khắc đã biến thành 

không. Vả  lại,  mọi sự đều do các duyên trước kia, sức  người chẳng  làm  gì 

được! Tận tình buông bỏ hết, nhất tâm niệm Phật hết sức thiết tha. 

Cổ  nhân  có  nói:  “Bịnh  là  lương  dược  của  chúng  sanh”.  Vì  thế,  người  mắc 

bịnh phải nên sanh lòng hoan hỉ lớn lao. Ðối với hết thảy những điều chẳng 

như ý, chớ khởi phiền não. 

[Cổ  nhân] còn bảo:  ‘Sanh tử hữu mạng’  nên  người  mắc  bịnh phải  nên sanh 

[ý tưởng] đại giải thoát, mặc kệ sống chết chớ sanh sợ hãi. 

Thêm nữa, quá khứ như huyễn, hiện tại như huyễn, vị lai như huyễn; cứ tận 

tình  buông  bỏ,  chỉ  giữ  chánh  niệm  mà  thôi.  Trong  khi  bịnh  nên  ngàn  vạn 

nhẫn  nại,  lòng  chớ  mong  sớm  được  lành  bịnh;  đấy  lại  chính  là  kế  hay  để 

chóng  được  hết  bịnh!   Một  phen  đã  ôm  lòng  nóng  nảy  thì  bịnh  càng  nặng 

thêm. Nhớ kỹ, nhớ kỹ!” 

  

---o0o--- 

 40. Hám Sơn đại sư khai thị  

*  Ðiều  quan  trọng  thứ  nhất  trong  việc  tu  hành  là  đối  với  sanh  tử  tâm  phải 

khẩn  thiết.  Ðối  với  sanh  tử  tâm  chẳng  khẩn  thiết  sao  lại  dám  nói  là  niệm 

Phật đã thành khối? Vả lại, chúng sanh từ vô lượng kiếp đến nay, niệm niệm 

vọng  tưởng,  tình  căn  che  lấp  kỹ,  thường  ngày  chưa  từng  phản  tỉnh.  Nay 

muốn dùng cái tâm tin tưởng hời hợt để đoạn sanh tử nhiều kiếp thì khác nào 

giọt nước làm sao dập tắt nổi đống củi đang cháy, há có lý này chăng? 

Nếu  quả  thật  đương  nhân  đối  với  sanh  tử,  tâm  thật  khẩn  thiết,  niệm  niệm 

như cứu đầu đang bị cháy, chỉ sợ một phen mất thân người thì vạn kiếp khó 

có lại được. Nên giữ chặt một câu niệm Phật này, nhất định muốn chống cự 

lại  các  vọng  tưởng.  Trong  hết  thảy  xứ,  niệm  niệm  hiện  tiền,  chẳng  còn  bị 

vọng  tưởng  lôi  kéo,  che  chướng.  Hạ  công  phu  siêng  nhọc  như  thế  thì  lâu 

ngày  thuần  thục,  tự  nhiên  tương  ứng.  Có  như  vậy  thì  dẫu  chẳng  cầu  được 

thành một khối mà vẫn tự nhiên kết thành một khối. 

Ðiều này cũng giống như người uống nước, nóng, lạnh tự mình biết, chẳng 

thể nói cho người khác biết được. [Niệm Phật được thành tựu] hoàn toàn là 

do  mình  ra  sức.  Nếu  chỉ  niệm  Phật  ngoài  da  thì  dẫu  nhọc  nhằn  bao  năm 

tháng cũng chẳng hưởng được gì. 



* Mỗi ngày trừ hai thời công khóa, chỉ đem một câu A Di Ðà Phật đặt ngang 

nơi ngực, niệm niệm chẳng quên, tâm tâm chẳng mê. Chẳng nghĩ gì đến hết 

thảy việc đời, chỉ lấy một câu Phật hiệu làm mạng căn của chính mình. Cắn 

chặt [câu niệm Phật] nơi hàm răng quyết chẳng buông bỏ; thậm chí ăn uống, 

cử động: đi, đứng, nằm ngồi, trong mọi lúc một câu niệm Phật này luôn hiện 

tiền. 

Hễ gặp phải cảnh thuận, nghịch, vui, giận, phiền não, hay lúc tâm chẳng yên 

bèn đem một tiếng niệm Phật khởi lên một phen thì liền thấy phiền não tiêu 

diệt ngay lập tức. Do niệm niệm phiền não chính là gốc khổ sanh tử nên nay 

ta dùng niệm Phật để tiêu diệt phiền não thì chính là Phật đã độ thoát nỗi khổ 

sanh tử. Nếu niệm Phật tiêu diệt được phiền não thì mới có thể dứt sạch sanh 

tử, chứ không có pháp nào khác! 

Nếu  niệm  Phật đến khi  làm chủ  được phiền  não thì sẽ  làm chủ được  mộng 

mị. Nếu đã kiểm soát được  mình  trong khi  mộng  mị thì trong khi bịnh khổ 

cũng sẽ tự chủ được. Nếu đã tự chủ được trong khi bịnh tật thì lúc mạng sắp 

lâm chung sẽ liền biết được chỗ mình sẽ sanh về. 

Ðiều này chẳng có gì là khó làm, chỉ cốt luôn một dạ nghĩ đến sanh tử khẩn 

thiết, chỉ cần dựa vào một mình câu niệm Phật chứ không còn suy nghĩ chi 

khác. Lâu ngày thuần thục, tự nhiên được đại an lạc, được đại thọ dụng. 



---o0o--- 

 41. Tử Bách lão nhân khai thị  

* Ý nghĩa của việc Niệm Phật Cầu Sanh Tịnh Ðộ cốt ở chỗ suốt đời trì niệm 

cho đến khi  lâm chung,  nhất  tâm bất  loạn. Chỉ biết Sa  Bà  là chốn cực khổ, 

Tịnh Ðộ là cõi rất vui. Ví như cá, chim: thân bị nhốt trong lồng, giỏ, tâm chỉ 

mong  được  thoát  khỏi  lồng,  giỏ.  Người  niệm  Phật  coi  Sa  Bà  là  lồng,  giỏ, 

xem Tịnh Ðộ là không gian, là nước. Do tâm chê chán và hâm mộ đã thuần 

thục nên khi xả mạng, cái ham  muốn Sa Bà sạch trơn, chẳng còn [sót lại] tí 

nào dẫu chừng bằng hạt cải. Bởi thế, chẳng luận là tội nghiệp nặng hay nhẹ 

đều vãng sanh ngay, chẳng còn ngờ vực chi nữa! 



*  Pháp  môn  Niệm  Phật  cốt  ở  chí  quyết  định.  Chỉ  giữ  nhất  niệm  như  đại 

tướng thân bị vây hãm nặng nề quyết chí đánh tháo ra. Một người một thanh 

đao đối địch vạn người; mạnh mẽ như vậy thì oán địch sanh tử, các khổ ma 

quân chẳng đánh mà tự tan vậy. 



---o0o--- 

 42. Khẩu quyết niệm Phật của Thảo Am thiền sư  

Có  ai  mà  chẳng  niệm  nổi  A  Di  Ðà  Phật,  thế  mà  lại  khó  niệm.  Có  ai  mà 

chẳng  nguyện  sanh  Tây  phương  Cực  Lạc,  nhưng  rất  ít  kẻ  được  vãng  sanh! 

Ấy là do người niệm Phật chưa nắm được bí quyết vậy. 

Niệm  Phật phải cho thật chân thành, thiết  tha, chỉ  nghĩ đến  một chữ CHẾT 

mà thôi. Trong mỗi niệm luôn nhớ một chữ CHẾT thì tự nhiên lãnh đạm đối 

với  các  cảnh  duyên,  tình  ái  cũng  tự  mỏng  nhẹ.  Ðến  lúc  đấy  (lúc  chết)  thì 

danh lợi, thế lực, giàu có cũng chẳng biết dùng để làm gì! Ðến chừng ấy, có 

muốn thấy nghe hay biết cũng chẳng được; tứ đại đều đã chia lìa cả thì còn 

nương dựa vào đâu? Cô hồn vô chủ làm sao được tự do đây! 

Khi ấy, chẳng thấy Di Ðà, chỉ sợ gặp la sát. Khi ấy, chẳng sanh Tịnh Ðộ, sợ 

lạc vào thai lừa. Ví dù không có ác nghiệp cũng chẳng tránh khỏi phải sanh 

trở lại  vào  nhân đạo. Dẫu có  nhân  lành cũng chưa từng  tránh khỏi phải thọ 

phước báo cõi trời dễ hết. 

Chớ bảo tự mình làm chủ! Nghiệp quả kéo lôi, thật khó trốn tránh. Chớ bảo 

sanh tử vốn là không! Thức tâm chưa tận thì hoàn toàn vẫn ở trong luân hồi. 

Chớ nên xem nhẹ điều này vì việc [sẽ xảy ra trong] ngày mai, hôm nay còn 

chẳng  biết  được!  Chớ  có  xem  thường  điều  ấy  đến  nỗi  luống  uổng  đời  này, 

rồi phải trầm luân vĩnh viễn. 

Trong hết thảy mọi sự, không có gì [quan trọng] bằng sanh tử đại sự cho nên 

chẳng còn bận tâm gì đến hết thảy các sự khác. Coi hết thảy thời đều như là 

lúc đang lâm chung thì thời nào cũng là thời niệm Phật. Niệm Phật như thế 

mới là tâm khẩn thiết; tâm khẩn thiết như vậy mới được sanh về Tịnh Ðộ. 

Phải chí tử hạ thủ công phu thì mới thành tựu Tịnh nghiệp. Có thường nghĩ 

đến  lúc  chết  thì  tâm  mới  thiết  tha.  Phải  như  vậy  mới  có  thể  đạt  đến  thành 

Phật; đấy mới là bí quyết niệm Phật chơn thành. 



---o0o--- 

 43. Ngẫu Ích đại sư khai thị  

Công phu niệm Phật quý tại tâm tin chơn thật. 

Ðiều cốt  yếu thứ nhất  là  tin rằng ta  là Phật chưa thành,  A Di Ðà  Phật  là  vị 

Phật đã thành. Thể của ta và Phật không hai. 

Kế đó, tin Sa Bà thật sự là khổ, cõi An Dưỡng thật đáng nương về. Ưa, chán 

rành rành. 

Tiếp  đó,  tin  nhất  cử,  nhất  động  hiện  tại  đều  có  thể  hồi  hướng  cõi  Tây 

phương.  Nếu  chẳng  hồi  hướng  thì  dẫu  là  sự  lành  bậc  thượng  cũng  chẳng 

được  vãng  sanh.  Nếu  biết  hồi  hướng  thì  tuy  trót  lầm  lỡ  tạo  ác  hạnh  nhưng 

mau mau đoạn trừ cái tâm tương tục, khởi lòng ân cần sám hối; nhờ sức sám 

hối  cũng  được  vãng  sanh.  Huống  hồ  là  trì  giới,  tu  phước,  các  thứ  thắng 

nghiệp, há chẳng đủ để trang nghiêm Tịnh Ðộ ư? 

Chỉ vì tín lực chẳng sâu nên nghiệp thù thắng bị chìm trong hữu lậu. Nếu lại 

toan bỏ pháp này, tính tu pháp khác thì thật là lầm lạc quá sức vậy. Chỉ càng 

phải nên tin chơn thật hơn, hết thảy hành động chẳng cần phải thay đổi. 



---o0o--- 

 44. Triệt Ngộ thiền sư khai thị  

* Hết thảy pháp môn lấy minh tâm làm cốt yếu, hết thảy hạnh  môn lấy tịnh 

tâm  làm  điều quan  yếu,  mà pháp thiết  yếu để  minh  tâm  lại không chi  bằng 

Niệm  Phật.  Nhớ  Phật,  niệm  Phật  thì  ngay  hiện  tại  hoặc  trong  tương  lai  sẽ 

nhất  định  thấy  Phật,  chẳng  cần  nhờ  đến  phương  tiện  mà  tự được  tâm  khai. 

Như vậy, Niệm Phật chẳng phải là điều cốt yếu để minh tâm hay sao? 

Hơn  nữa,  pháp thiết  yếu để tịnh tâm  cũng không chi bằng  Niệm  Phật. Một 

niệm  tương  ứng  với  một  niệm  Phật.  Niệm  niệm  tương  ứng  với  niệm  niệm 

Phật.  Thanh  châu  bỏ  vào  nước  đục,  nước  đục  chẳng  thể  không  trong;  Phật 

hiệu gieo vào tâm loạn, tâm loạn chẳng thể chẳng thành tâm Phật. Như vậy, 

Niệm Phật chẳng phải là điều thiết yếu để tịnh tâm sao? 

Một câu Phật hiệu gồm đủ cả hai thứ quan yếu: Ngộ và Tu. Ngộ thì tin vào 

đấy, Tu là chứng trong đấy. Tín giải tu chứng gồm trọn các thừa Ðại, Tiểu; 

cốt  tủy  các  kinh  không  chi  chẳng  được  thâu  trọn  [trong  pháp  Niệm  Phật 

này]. Như vậy, một câu Di Ðà chẳng phải là đạo trọng yếu nhất hay sao? 



*  Cái  tâm  một  niệm  hiện  tiền  của  bọn  ta  toàn  chơn  thành  vọng,  toàn  vọng 

tức là chơn; trọn ngày chẳng đổi, trọn ngày tùy duyên. Hễ chẳng duyên theo 

Phật  giới  để  niệm  Phật  giới  thì  sẽ  niệm  cửu  giới.  Chẳng  niệm  tam  thừa  thì 

niệm  lục  phàm.  Chẳng  niệm  nhân  thiên  thì  niệm  tam  đồ.  Chẳng  niệm  quỷ, 

súc  sanh  thì  niệm  địa  ngục.  Hễ  đã  có  tâm  thì  chẳng  thể  vô  niệm.  Lấy  vô 

niệm  làm  bản  thể  cho  cái  tâm  thì  chỉ  có  mình  đức  Phật  làm  được.  Từ  bậc 

Ðẳng Giác trở xuống, hết thảy đều là hữu niệm; hễ khởi lên một niệm thì ắt 

lạc vào mười giới. Lại chẳng có niệm nào ra khỏi mười giới vì chẳng có chi 

ra  ngoài  mười pháp  giới  vậy. Mỗi  một  niệm  khởi  lên  là cái duyên của  một 

lần thọ sanh. Ðã biết rõ lý này mà chẳng niệm Phật thì thật là chưa từng có 

vậy. 



*  Cái  quý  trọng  nhất  trong  đời  không  gì  hơn  tinh  thần.  Cái  đáng  mến  tiếc 

nhất trong đời không chi hơn ngày tháng. Một niệm tịnh thì Phật giới duyên 

khởi,  một  niệm  nhơ chính  là cái  nhân sanh  ra cửu  giới. Cứ móng  khởi  một 

niệm thì thành ra chủng tử của thập giới, há chẳng nên trân trọng hay sao? 

Ngày  hôm  nay  đã  qua,  mạng  cũng  theo  đó  mà  giảm.  Một  tấc  thời  quang 

chính  là  một  tấc  mạng  quang,  chẳng  đáng  mến  tiếc  sao?  Ðã  biết  tinh  thần 

đáng  trân  trọng,  chẳng  nên  lãng  phí  cho  nên  niệm  niệm  chấp  trì  danh  hiệu 

Phật;  chẳng  để  quang  âm  trôi  qua  phí  uổng  nên  khắc  khắc  huân  tu  tịnh 

nghiệp. 

Nếu  như bỏ  qua  danh  hiệu  Phật,  tu  các  thánh  hạnh  tam  thừa  khác  thì  cũng 

còn  là  lãng  phí  tinh  thần  giống  như  là  đem  cái  nỏ  ngàn  cân  để  bắn  chuột 

cống; huống hồ là còn gây tạo cái nghiệp sanh tử lục phàm nữa ư? 

Nếu  như  bỏ  qua  Tịnh  nghiệp  để  riêng  nhận  lấy  Quyền  Thừa  Tiểu  Quả  thì 

cũng còn  là  luống  uổng quang âm, cũng  giống  như là đem  như  ý bảo châu 

đổi lấy một bữa cơm, manh áo, huống hồ là chấp lấy quả thiên nhân hữu lậu! 

Trân trọng thế ấy, nuối tiếc thế ấy thì tâm chuyên nơi Phật sẽ dễ cảm, hạnh 

siêng  mà  nghiệp  dễ  tinh,  chắc  chắn  sẽ  được  sanh  Tịnh  Ðộ,  tận  mặt  gặp  gỡ 

Phật Di Ðà. Khi ấy, vâng lời Phật khai thị, đích thân hầu cận đấng Từ Tôn, 

diệu ngộ tự tâm, thâm chứng pháp giới, kéo dài một niệm thành cả kiếp, rút 

ngắn cả kiếp dài dặc thành một niệm. Niệm lẫn kiếp viên dung, được đại tự 

tại, chẳng đáng tiếc nuối, trân trọng hay sao! 



* Một  người  nghèo túng  xa trông thấy  một xâu tiền, toan đến  lượm  lấy, thì 

hóa ra là con rắn liền đứng phắt qua một bên. Lại có một người khác đi đến 

cầm lấy xâu tiền đem đi. Ðấy là tiền chẳng phải là rắn mà thấy là rắn là do 

nghiệp cảm vời, do duy tâm sở hiện vậy. Tiền thấy là rắn là do nghiệp cảm 

trong tâm hóa hiện, mà thấy rắn là tiền há cũng chẳng phải là do nghiệp cảm 

trong  tâm  biến  hiện  đó  ư?  Thấy  tiền  là  rắn  chỉ  là  vọng  kiến  do  biệt  nghiệp 

của  một  người  tạo  ra.  Thấy  rắn  là  tiền  chính  là  bởi  vọng  kiến  của  nhiều 

người đồng phận. 

Ðối với vọng kiến của một người thì dễ biết được cái vọng ấy; còn với vọng 

kiến của nhiều người thì khó lòng hay biết nổi! Ðem cái dễ biết để sánh với 

cái khó biết thì cái khó biết đó cũng là dễ biết. Rắn đã là rắn, mà tiền cũng là 

rắn. Suy theo đây thì thấy: 

Căn thân  bên trong, cảnh  giới bên  ngoài, từ một  phương đến  mười phương 

và bốn đại bộ châu, tam thiên đại thiên thế giới đều cũng như rắn nơi đống 

tiền.  Chỉ  có  điều  con  rắn  duy  tâm  sở  hiện  ấy  lại  cắn  được  người,  tiền  duy 

tâm sở hiện ấy lại cũng có thể hưởng dụng được. 

Chớ bảo duy tâm là không có ngoại cảnh; sự uế khổ của Sa Bà cũng như sự 

vui trong sạch nơi cõi An Dưỡng đều chỉ do tâm biến hiện, nhưng gặp phải 

sự uế khổ chỉ do tâm đã biến hiện ra ấy thì bị bức bách lớn và đối với cảnh 

an vui trong sạch cũng do tâm biến hiện ấy, ta lại có thể hưởng dụng lớn lao. 

Uế khổ lẫn tịnh lạc đều chỉ là do tâm biến hiện thì sao chẳng bỏ cái uế khổ 

duy tâm, chọn lấy cái tịnh lạc duy tâm mà lại đành cam chịu tám khổ nung 

nấu trong suốt bao kiếp dài lâu vậy. 



* Ðiều trọng yếu trong cuộc sanh tử của chúng ta chỉ là hai thứ lực. Một là 

tâm  vấn  vít  nhiều  mối, nặng  nề  vướng  lấy, đó là tâm  lực. Hai  là  như người 

mắc nợ, chủ nợ nào mạnh hơn sẽ lôi đi trước; đấy là nghiệp lực. 

Nghiệp lực rất lớn, tâm lực còn lớn hơn: Do nghiệp không có tự tánh, hoàn 

toàn  nương  vào  tâm;  vì  tâm  có  thể  tạo  nghiệp,  tâm  có  thể  chuyển  được 

nghiệp nên chỉ có tâm lực là nặng. Do nghiệp lực nên có thể lôi đi luân hồi; 

nhưng nếu dùng tâm trân trọng để tu Tịnh nghiệp thì Tịnh nghiệp mạnh. 

Tâm trọng, nghiệp cường thì chỉ còn hướng thẳng đến Tây phương, nên mai 

sau khi báo hết mạng tận sẽ nhất định sanh về Tây phương, chẳng sanh vào 

chốn khác! Giống như cây to, tường lớn, lúc bình thường đã nghiêng về Tây 

thì  đến  ngày  nào  đó  ngã  xuống,  chúng  sẽ  quyết  định  chẳng  đổ  sang  chỗ 

khác. 



*  Cái  tâm  năng  niệm  nơi  một  niệm  hiện  tiền  của  bọn  ta  toàn  chơn  thành 

vọng, toàn  vọng tức  là chơn, trọn  ngày tùy duyên, suốt  ngày bất biến. Một 

câu  Phật  hiệu  ta  niệm  đó  toàn  là  từ đức  mà  lập  danh:  Ngoài  đức  chẳng  có 

danh, dùng danh để chiêu đức; ngoài danh không đức, ngoài tâm năng niệm 

chẳng  hề  có  riêng  vị  Phật  được  niệm,  cũng  không  có  riêng  cái  tâm  năng 

niệm. Năng, sở chẳng hai, chúng sanh và Phật y hệt như nhau, vốn lìa tứ cú, 

vốn  tuyệt  bách  phi,  vốn  trọn  hết  thảy,  vốn  chứa  hết  thảy,  dứt  tuyệt  đối  đãi 

một cách viên dung chẳng thể nghĩ bàn. Hành giả Liên tông nên từ nơi đây 

mà tin nhập. 



*  Hết  thảy  chúng  sanh  bổn  lai  là  Phật.  Chơn  tâm  vốn  có,  vọng  tánh  vốn 

không. Tánh vốn sẵn đủ hết thảy pháp lành. Chỉ vì chạy theo cái duyên  mê 

nhiễm  đã  lâu,  chưa  đoạn  được  cái  vọng  vốn  không,  chưa  chứng  được  cái 

chơn  vốn  sẵn  có,  trọn  chưa  hề  tu  gốc  lành  nên  Phật  [trong  tâm  mình]  là  vị 

Phật chưa thành. 

Nay muốn đoạn cái vọng vốn không, chứng cái chơn vốn có, tu cái lành vốn 

sẵn trọn đủ, thành được quả Phật mình sẵn có, ngộ được tịnh duyên, xét tìm 

con  đường  thật  thẳng  tắt,  thật  nhanh,  chí  đốn,  chí  viên  thì  không  chi  bằng 

một hạnh Trì Danh Niệm Phật. 

Do cái tâm năng niệm vốn là toàn chơn thành vọng, toàn vọng tức chơn nên 

đức  Phật  được  niệm  cũng  vốn  là  toàn  đức  lập  danh,  toàn  danh  tức  đức. 

Ngoài tâm năng niệm không có riêng một vị Phật được niệm; ngoài đức Phật 

được niệm, không có riêng cái tâm năng niệm. Năng, sở đều mất; tâm, Phật 

nhất như. 

Trong  niệm  niệm, điều phục trọn  vẹn, đoạn trừ trọn  vẹn  ngũ trụ phiền  não, 

chuyển  biến  trọn  vẹn,  diệt  trừ  trọn  vẹn  ba  tạp  nhiễm  chướng,  phá  trọn  vẹn 

ngũ ấm, siêu xuất trọn vẹn ngũ trược, thanh tịnh trọn vẹn bốn cõi [Tịnh Ðộ], 

niệm trọn vẹn tam thân, tu trọn vẹn vạn đức, chứng trọn vẹn bổn chơn, viên 

thành Vô Thượng Diệu Giác. Một niệm đã như vậy thì niệm niệm cũng như 

thế. 

Chỉ cần niệm niệm được liên tục như thế thì sẽ chế phục, đoạn trừ, tu chứng 

chẳng thể nghĩ bàn được. Lấy cái tâm toàn là Phật này để niệm vị Phật của 

toàn tâm thì sẽ thật sự được toàn phần oai đức thần lực của quả Phật nơi tự 

tâm ngầm gia bị cho. Một câu Phật hiệu chẳng tạp lẫn duyên khác thì mười 

niệm  thành  tựu,  nhanh  chóng  vượt  qua  nhiều  kiếp.  Chẳng  tin  điều  này  thì 

khác  gì  gỗ  đá!  Bỏ  pháp  này  đi  tu  pháp  khác  thì  nếu  không  phải  là  cuồng 

cũng là si. Biết còn nói gì được, biết còn nói gì đây! 



* Trong lúc lúc niệm Phật, chẳng nên có ý tưởng chi khác. Chẳng có tưởng 

gì  khác  thì  chính  là  Chỉ.  Trong  lúc  niệm  Phật  cần  phải  rành  rẽ  phân  minh; 

rành rẽ phân  minh chính  là Quán.  Trong  một  niệm đủ cả Chỉ, Quán; chẳng 

phải là có Chỉ và Quán riêng biệt! Chỉ chính là nhân của Ðịnh, Ðịnh là quả 

của Chỉ. Quán là nhân của Huệ, Huệ là quả của Quán. Một niệm chẳng sanh 

rành  rẽ  phân  minh  là  Tịch  mà  Chiếu.  Rành  rẽ  phân  minh,  một  niệm  chẳng 

sanh chính là Chiếu mà Tịch. 

Có  thể  làm  được  như  vậy  thì  chắc  chắn  không  nghiệp  nào  chẳng  thành. 

Thành được như vậy thì là Thượng Phẩm. Một người cho đến trăm ngàn vạn 

ức  người  tu  như  thế  đều  sẽ  thành  tựu  như  thế.  Lẽ  đâu  người  niệm  Phật  lại 

chẳng lưu tâm hay sao? 



---o0o--- 

 45. Lời khuyên niệm Phật vãng sanh của Trần Hy Nguyện 



Này  các  vị  thiện  nhân!  Thế  gian  tu  hành  có  ngàn  con  đường,  có  vạn  nẻo 

đường,  cớ  sao  chỉ  khuyên  người  niệm  Phật?  Ấy  là  do  một  niệm  của  con 

người rất là quan trọng. Lôi hồn dẫn phách, tạo mạng sanh thân, không điều 

gì chẳng do  nó! Do niệm  lành  nên  lên thiên đường, bởi  niệm ác  nên xuống 

địa ngục. Trong một niệm sanh thẳng làm người, trong một niệm sanh ngang 

thành thú. 

Cớ  sao  trở  thành  ngạ  quỷ?  Chỉ  bởi  tâm  niệm  chẳng  no  đủ.  Niệm  ma  sẽ 

thành  ma,  niệm  Phật  liền  thành  Phật.  Nếu  muốn  thoát  lục  đạo  không  cách 

nào khác ngoài Niệm Phật. Còn nếu như chẳng niệm Phật thì một phen đánh 

mất thân người, muôn kiếp khó có lại được. 

Bởi  vậy, đức Thích Ca Như Lai khai  thị  niệm  Phật, Viễn công pháp sư  (tổ 

Huệ Viễn) hoằng dương niệm Phật. Nếu niệm Phật chẳng thể hết khỏi sanh 

tử thì lẽ đâu Phật, Tổ cam đành dối người hay sao? 

Niệm Phật chẳng thành Phật thì lỗi ấy chẳng phải tại Phật. Miệng niệm tâm 

chẳng  niệm  thì  dù  có  niệm  cũng  như  chẳng  niệm;  dù  có  niệm  cả  đời  cũng 

trọn chẳng có ích gì! 

Chữ Niệm phát xuất từ tâm, vốn chẳng từ miệng. Niệm từ tâm khởi, tiếng từ 

miệng ra. Tâm Phật, miệng Phật, niệm niệm nối nhau, chẳng bị vọng duyên 

xen tạp; đó gọi là nhất tâm bất loạn. 

Hoặc có kẻ bảo: Có cả ngàn đức Phật, vạn đức Phật, cớ sao chỉ niệm  A Di 

Ðà Phật? 

[Ðó  là] Do khi  ngài còn tu  nhân, có [phát  thệ] bốn  mươi tám  nguyện trang 

nghiêm Cực Lạc, thề độ kẻ mê. Trong các nguyện ấy, có nguyện:  ‘Hết thảy 

 chúng sanh trong mười phương thế giới, nếu ai xưng  danh ta ắt sẽ sanh về 

 nước ta. Nếu chẳng được vậy, thề chẳng thành Phật” . Vì vậy trong thế gian, 

dù tăng dù tục, già, trẻ, hiền, ngu, không ai chẳng xưng niệm A Di Ðà Phật. 

Ô hô! Nhân gian phú quý đến trăm tuổi cũng thành không. Phồn hoa cõi trời 

ngàn năm cũng hết. Một khi sanh về Tây phương Cực Lạc thế giới thì sống 

lâu vô lượng, mà cái pháp vãng sanh lại chỉ độc một câu Di Ðà. Thế gian có 

sự tốt lành quá tiện nghi như thế ấy, ai lại chẳng chịu hành theo, nào ai nghĩ 

đến chuyện xỏ giày sắt đi tầm đạo nữa! 

Từ  nay  trở đi, phải  gấp  nên phát ra thệ  nguyện:  “Nếu tôi chẳng niệm  Phật, 

 chẳng  cầu  sanh  Tây  phương  Cực  Lạc  thế  giới  thì  vĩnh  viễn  làm  quỷ,  súc 

 sanh, vĩnh viễn đọa vào địa ngục vậy”.  Ba Tạng mười hai bộ nhường cho kẻ 

khác  ngộ,  tám  vạn  bốn  ngàn  môn  dành  cho  kẻ  khác  hành.  Ngoài  một  câu 

Nam mô A Di Ðà Phật ra, không làm gì khác! 

Ai nấy nên tự quét dọn một gian tịnh thất, thờ một bức tượng Phật; mỗi ngày 

đốt một lò hương sạch, thay một chén nước trong, tối đến thắp một ngọn đèn 

sáng.  Coi  tượng  vẽ  trên  giấy  hay  tượng  gỗ  khắc  hệt  như  Phật  thật,  sáng 

viếng chiều thăm, chí thành cung kính. Một xâu chuỗi chẳng rời tay, một câu 

Di Ðà chẳng ngơi miệng. 

Niệm  lớn  tiếng,  niệm  nhỏ  tiếng,  niệm  sáu  chữ,  niệm  bốn  chữ,  niệm  gấp, 

niệm thong  thả, niệm rõ ràng,  niệm thầm,  chắp tay  niệm, quì  gối  niệm, đối 

trước Phật mà niệm, hướng về Tây mà niệm, gõ mõ niệm, lần chuỗi niệm, đi 

kinh  hành  niệm,  lễ  bái  niệm,  niệm  một  mình,  niệm  chung  với  người  khác, 

niệm trong nhà, niệm ngoài đường, nhàn cũng niệm, bận cũng niệm, đi cũng 

niệm,  đứng  cũng  niệm,  ngồi  cũng  niệm,  nằm  cũng  niệm,  trong  mộng  cũng 

niệm; đấy mới là chơn niệm. 

Niệm đến mức tâm xót lệ ứa, niệm đến mức lửa tắt tro tạnh, niệm cho thần 

gào,  quỷ  khóc,  niệm  đến  nỗi  trời  vui  đất  mừng.  Vạc  sôi  sau  lưng,  ao  sen 

trước mặt, dẫu ngàn vạn người ngăn trở không cho ta niệm cũng chẳng làm 

gì nổi. 



---o0o--- 

 46. Lời khuyên hai việc nên làm, ba điều chẳng nên làm khi niệm 

 Phật của Tích Minh cư sĩ 



a. Niệm Phật nên cầu sanh Tịnh Ðộ 



Trồng dưa  được dưa, gieo đậu được đậu;  niệm Phật sẽ tự được thành  Phật. 

Người  đời  chẳng  biết  rằng:  ai  cũng  có  thể  đến  được  Tịnh  Ðộ  Cực  Lạc! 

Trong tâm trước đã tự dấy động ngờ vực, mơ tưởng phước báo đời sau nên 

đến  nỗi  niệm  Phật  cả  đời  cũng  chẳng  được  thành.  Ðấy  nào  phải  đức  Phật 

buông  lời  dối  gạt,  chỉ  do  tự  mình  chẳng  chịu  tuân  hành,  đưa  chân  theo  lối 

bậy! 

Kính xin người niệm Phật tin đến mười phần, hạnh đến  mười phần thì chín 

phẩm đài sen chắc chắn sẽ có phần. 



b. Niệm Phật nên hành đủ cả các điều lành 



Sa Bà như biển khổ, niệm Phật hệt ngồi thuyền, sanh về Tịnh Ðộ dường như 

đến bờ kia, tích thiện như cánh buồm, bánh lái. Tuy trong kinh dạy lúc  lâm 

chung, thập niệm có thể đới nghiệp vãng sanh, nhưng đấy là do đời trước tu 

tập nên mới nhất niệm hồi quang đốn siêu tam giới, chứ chẳng phải cầu may 

mà được. 

Dẫu  biết  rõ  chẳng  nên  làm  ác  mà  còn  mặc  ý  làm  càn  rồi  đợi  đến  lúc  lâm 

chung  mười  niệm  thì  thiên  địa,  quỷ  thần  há  dung  túng  mánh  khóe  ấy  hay 

sao?  Bao  nghiệp cảnh  lần  lượt  hiển  hiện,  một chữ Phật  niệm còn chẳng  ra, 

huống là niệm nổi mười niệm! 

Kính  xin  người  niệm  Phật  nên  “chớ  làm  các  điều  ác,  phụng  hành  các  điều 

thiện” (chư ác mạc tác, chúng thiện phụng hành). Thực hành tám chữ ấy để 

làm  trợ  hạnh,  trọn  đời  gìn  giữ,  suốt  đời  thực  hiện  thì  mới  có  thể  cao  đăng 

thượng phẩm. 



c. Niệm Phật chẳng thể kiêm hành tà giáo 



Niệm Phật là pháp môn chánh đại, tuy xem ra rất bình thường, nhưng thật ra 

rất viên đốn. Chỉ sợ kẻ ngu phu, ngu phụ nửa đường chán lười, bị người dụ 

vào  các  giáo  thuyết  tà  ma  ngoại  đạo,  đâm  ra  khinh  thường  một  môn  Tịnh 

Ðộ. Lúc sống phạm trọng hình, khi chết đọa địa ngục. Ðau thay, xót thay! 

Dám khuyên người  niệm  Phật, niệm cho thật thuần thục, niệm tới  nhất tâm 

bất loạn thì tự nhiên hoa nở thấy Phật, đừng tróc quái cầu thần, vọng sanh ý 

tưởng khác, toàn là vô ích, lại còn tự hại. 



d. Niệm Phật chẳng nên dùng tiền (vàng mã) 



Ðại pháp xuất thế không chi bằng Niệm Phật. Thường thấy người đời do tín 

căn bất chánh thường đối với đức Phật mình đang niệm đó nghĩ rằng sau khi 

chết đi có thể dùng tiền [để đút lót được]. Chỉ điên đảo nghĩ lúc lâm chung, 

có thể dùng tiền  mua chuộc cõi âm, chứ chẳng  hề biết  hồi  hướng  Tịnh Ðộ, 

há chẳng phải là lầm lạc lớn sao! 

Dám  xin  người  niệm  Phật phải  nên quy  y  Phật  A Di Ðà  và Quán  Âm,  Thế 

Chí…  các  đại  Bồ  Tát,  quyết  định  nương  dựa  vào  cái  nhân  niệm  Phật  thù 

thắng này để cầu sanh Tịnh Ðộ. [Muốn được] mãi mãi thoát khỏi tam giới để 

báo tứ ân thì trong muôn pháp, không pháp nào bằng được đại pháp xuất thế 

này.  Chỉ  nên  thực  hành  pháp  này  để  trả  công  cho  sứ  giả  vô  thường.  Mong 

lắm thay! 



e. Niệm Phật chẳng thể sát sanh càn 



Niệm Phật  lấy từ bi  làm  gốc. Nếu  như chẳng kiêng  giết chóc thì công  hiệu 

giảm thiểu. Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, từ bao kiếp đến nay đều 

cùng làm quyến thuộc của nhau. Há nỡ cam lòng giết kẻ khác để nuôi mình? 

Dám khuyên người niệm Phật, mỗi lúc thò đũa gắp thường nghĩ như vậy thì 

mới có thể tự thôi ăn mặn, chóng thành Tịnh nghiệp. Nếu chẳng thể trường 

trai thì trước hết cần phải tránh giết hại. Nếu có thể giữ vững sáu ngày chay 

thì cũng được vãng sanh; may ra cũng có thể dứt được thói sát sanh! 



* Ghi chú về Lục Trai, Nguyệt Trai 



Lục  Trai  là  mỗi  tháng  sáu  ngày:  mồng  tám,  mười  bốn,  rằm,  hăm  ba,  hăm 

chín,  ba  mươi.  Tháng  thiếu  thì  lấy  ngày  hăm  tám,  hăm  chín  làm  ngày  ăn 

chay. 

Nguyệt Trai: Mỗi năm lấy ba tháng Giêng, tháng Năm, tháng Chín, ăn chay 

trọn tháng. Nếu chẳng thể ăn chay ba tháng thì trong ba tháng này nên kiêng 

giết hại. 

Kinh nói : 

 “Mỗi tháng, vào sáu ngày, Tứ Thiên Vương tuần hành Nam Thiệm Bộ Châu. 

 Mồng  tám,  hai  mươi  ba: Sứ  Giả  tuần  hành.  Mười  bốn,  hăm  chín: Thái  Tử 

 tuần  hành.  Mười  lăm,  ba  mươi:  Thiên  Vương  đích  thân  đi  tuần,  khảo  sát 

 nhân gian: kẻ nào hiếu thuận cha mẹ, kẻ nào lòng trung báo đáp ơn vua; kẻ 

 nào chánh trực công bình, kẻ nào từ bi phương tiện; kẻ nào quy y Tam Bảo, 

 kiêng  sát  sanh,  trì  trai,  tu  nhiều  điều  lành.  Với  những  kẻ  như  vậy  thì  tăng 

 thêm phước thọ.  

 Còn kẻ nào ngỗ nghịch mẹ cha, kẻ nào bội phản quân vương, kẻ nào khi dối 

 gian xảo, kẻ nào cương ngạnh bạo ngược,   kẻ nào chẳng tin Tam Bảo, kẻ nào 

 giết  càn  sanh  mạng,  gây  đủ  việc  ác  thì  đối  với  những  kẻ  như  vậy  sẽ  tiêu 

 phước diệt thọ.  

 Lại trong ba tháng Giêng, tháng Năm, tháng Chín, thiên vương được phân 

 công trấn giữ Nam Thiệm Bộ Châu, khảo sát tội phước. Trong tháng Giêng, 

 tháng  Năm,  tháng  Chín,  Thiên  Ðế  Thích  dùng  gương  báu  lớn  chiếu  thẳng 

 xuống Nam châu để khảo sát tội phước.  Có đáng sợ không? Có đáng dè dặt 

không? 

Trong sáu ngày trai này, trong ba tháng trai ấy phải nên trai giới niệm Phật, 

sám  hối  tu  tỉnh.  Trong  sáu  ngày  trai  này,  ba  tháng  trai  ấy  mà  ăn  chay,  làm 

phước thì công đức càng lớn. Ngược lại, nếu làm ác thì tội nghiệp càng sâu. 

Nếu như chẳng thể ăn chay trọn tháng thì phải giữ sáu ngày chay. Còn nếu 

như  ngày  ngày  ăn  chay,  ngày  ngày  niệm  Phật,  ngày  ngày  tu  phước,  đem 

nhân  lành  ấy  hồi  hướng  vãng  sanh  thì  lúc  người  ấy  lâm  chung,  quyết  định 

không bị các bịnh khổ, được A Di Ðà Phật đích thân đến rước, trong khoảng 

một niệm được sanh về cõi An Dưỡng (Cực Lạc). 



---o0o--- 

 47. Ấn Quang đại sư khai thị  

*  Trong  một  việc  niệm  Phật,  điều  cần  yếu  nhất  là  thoát  sanh  tử.  Ðã  là  để 

thoát sanh tử thì phải tự sanh tâm nhàm chán cái khổ sanh tử, tự sanh tâm ưa 

thích niềm vui ở Tây phương. Có như vậy thì ngay trong mỗi niệm, hai pháp 

Tín, Nguyện sẽ được đầy đủ trọn vẹn. 

Lại còn niệm Phật chí thành khẩn thiết như con nhớ mẹ thì ba pháp Phật lực, 

Pháp lực, tự tâm tín nguyện công đức lực sẽ cùng hiển bày trọn vẹn. Ví như 

mặt  trời  mọc  lên  chói  lọi  giữa  hư không,  dẫu  có  sương  dầy,  băng  đọng  thì 

chẳng lâu cũng sẽ tan mất. 



* Người ở trong đời nhất nhất phải giữ bổn phận làm người, chẳng nên toan 

tính những chuyện ngoài bổn phận mình. Nghĩa là: người quân tử phải nghĩ 

sao cho chẳng [có những hành vi] sai trái đối với địa vị của mình. Lại [như 

thánh nhân đã] nói:  “Quân tử hành động sao cho địa vị của mình được trong 

 sạch”.  

Cần phải biết là đối với việc giải thoát sanh tử, kẻ ngu phu, ngu phụ lại dễ 

[thực hiện] vì tâm họ chẳng có dị kiến. Nếu kẻ thông Tông hiểu Giáo buông 

bỏ được cái thân thì thực hiện được công phu của kẻ ngu phu, ngu phụ cũng 

dễ dàng, chứ đâu đến nỗi bậc cao nhân thông Tông hiểu Giáo lại chẳng bằng 

nổi kẻ ngu phu, ngu phụ được mang nghiệp đi vãng sanh! 

Pháp  môn  Tịnh  Ðộ  lấy  vãng  sanh  làm  chủ,  tùy  duyên  tùy  phận  mà  chuyên 

tâm,  gắng  gỏi  cái  chí  của  mình.  Chắc  chắn  là  đức  Phật  chẳng  hề  lừa  dối 

người.  Nếu  mình  không  cầu  thăng  lên,  ắt  sẽ  bị  đọa  xuống,  đó  chính  là  tự 

mình lầm lạc, nào có phải là lỗi của Phật đâu? 



*  Thân  người  khó  được,  khó  sanh  ở  chính  giữa  đất  nước,  Phật  pháp  khó 

nghe,  sanh  tử  khó  thoát.  Chúng  ta  may  được  làm  người,  sanh  ở  giữa  nước 

lớn, được nghe Phật pháp. Những kẻ chẳng may, tự thẹn nghiệp sâu chướng 

nặng, không có sức đoạn hoặc để mau thoát tam giới hầu liễu sanh thoát tử 

vậy. 

Chúng  ta  lại  may  mắn  được  nghe  đức  Như  Lai  ta  do  tâm  bi  triệt  để  nói  ra 

phương  tiện  đại  quyền  xảo  hay  lạ  là  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  khiến  hạng  phàm 

phu  lè  tè  sát  đất  cũng  được  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Thật  chẳng  còn  gì  may 

mắn lớn lao hơn nữa! 

Nếu chẳng phải là từ vô lượng kiếp đến nay chúng ta đã gieo sâu căn lành thì 

làm sao nghe được pháp chẳng nghĩ bàn này! [Ai nấy] chẳng gấp sanh lòng 

tin chơn thật, phát nguyện cầu sanh ư? 



* Một pháp niệm Phật trọng tại Tín, Nguyện. Tín Nguyện chơn thật thiết tha 

thì  dẫu  tâm  chưa  thanh  tịnh  vẫn  được  vãng  sanh.  Vì  sao  vậy?  Do  chí  tâm 

niệm  Phật  là  năng  cảm,  bởi  thế  đức  A  Di  Ðà  Phật  liền  sẽ  ứng.  Giống  như 

nước trong sông biển chưa thể hết tướng lay động, nhưng chỉ cần không có 

cuồng  phong,  sóng  lớn  thì  vầng  trăng  sáng  trên  không  liền  hiện  rành  rành. 

Cảm ứng đạo  giao  như mẹ con tưởng  nhớ nhau. Những kẻ chuyên trọng tự 

lực, chẳng cậy vào Phật lực thì không cách chi thấu hiểu nổi nghĩa  lý này. 



* Tuy niệm Phật quý ở tâm niệm nhưng cũng chẳng nên bỏ miệng tụng vì ba 

thứ  thân,  khẩu,  ý  thường  hỗ  trợ  nhau.  Nếu  tâm  hay  ức  niệm  nhưng  thân 

chẳng lễ kính, miệng chẳng trì tụng thì cũng khó được lợi ích. Trong cõi đời, 

mỗi  khi  nâng  vật  nặng  còn  phải  dùng  tiếng  hò  la  để  giúp  sức,  huống  hồ  là 

khi  muốn  nhiếp  tâm  để  chứng  tam  muội?  Vì  vậy,  kinh  Ðại  Tập  dạy:  “Ðại 

 niệm thấy đại Phật, tiểu niệm thấy tiểu Phật”.  

Cổ  đức  bảo  niệm  Phật  lớn  tiếng  thì  thấy  thân  Phật  lớn,  niệm  nhỏ  tiếng  thì 

thấy thân Phật nhỏ. Nay đã là phàm phu đầy dẫy triền phược, tâm nhiều hôn 

tán, nếu chẳng dùng sức thân, miệng lễ tụng mà mong được nhất tâm thì ta 

chưa từng thấy có ai đạt được vậy. 



* Tâm tham, sân, si, ai ai cũng có. Nếu biết đấy là bịnh thì thế lực của tham 

sân si khó bề bộc phát. Ví như có kẻ cắp vào nhà người ta, nếu ông chủ nhận 

lầm là người nhà thì của báu của cả nhà đều bị trộm cắp hết sạch. Nếu biết 

nó là kẻ trộm sẽ chẳng cho nó được thong thả lưu lại nhà mình trong khoảng 

một khắc, ắt sẽ đuổi nó đi thật xa cho khuất mắt nên tiền của chẳng mất mà 

chủ nhân cũng được yên ổn vậy. 

Cổ đức dạy:  “Chẳng sợ niệm khởi, chỉ e biết chậm” . Một khi tham sân si nổi 

lên, nếu lập tức biết rõ thì chúng lập tức tiêu diệt. Nếu coi tham, sân, si chính 

là chủ của  nhà  mình thì cũng  như nhận  giặc làm con,  tiền của trong  nhà  bị 

tiêu tán hết! 



* Ðối với mọi sự, người niệm Phật cần phải tâm thường trung thứ, tâm  luôn 

đề phòng lỗi lầm. Biết lỗi liền sửa, thấy việc nghĩa liền hăng hái làm thí mới 

xứng hợp với Phật. Người làm được như vậy sẽ quyết định vãng sanh. Nếu 

chẳng được như thế thì khó tương ứng với Phật, quyết định khó cảm thông. 



* Phàm phu sửa đổi lỗi lầm, hướng theo điều thiện, lại tu Tịnh nghiệp thì chỉ 

quý ở chỗ chơn thành, tối kỵ  hư giả. Chẳng được phô phang  hành thiện, tu 

hành  bề  ngoài  nhưng  trong  tâm  chẳng  trung,  chẳng  thứ.  Cừ  Bá  Ngọc  hành 

thiện đến tuổi năm mươi, vẫn biết lỗi của bốn mươi chín năm trước. Có như 

vậy,  mới  mong  thành  thánh,  thành  hiền,  học  Phật,  học  Tổ,  thành  bậc  công 

thần danh giáo, làm đứa con đích thật của đấng Như Lai, chớ chẳng phải cốt 

chỉ để trở thành bậc trưởng thượng trong hàng Tăng, tục vậy. 



* Người học đạo cư tâm lập hạnh, cần phải chất trực, trung chánh, chẳng nên 

có chút tơ hào riêng tây, ủy khuất. Nếu như có chút thiên vị thì khác nào cái 

mực  chuẩn  của  đòn  cân  chẳng  chuẩn,  đem  cân  các  vật  đều  thành  ra  nặng, 

nhẹ sai lầm; giống  như thể chất của gương bất tịnh  nên soi các vật  lệch  lạc 

chẳng đúng. Sai chỉ bằng tơ tóc, mất đến nghìn trùng; lần lượt càng sai lệch 

thêm, ai ngăn ngừa cho nổi. 

Vì vậy, kinh Lăng Nghiêm dạy: “Mười phương Như Lai đều cùng một đạo. 

 Xuất ly sanh tử đều do tâm chất trực” . Tâm  lẫn  ngôn từ đều chất trực, cho 

đến trong các địa vị chung, thỉ, trung gian, vĩnh viễn không có các tướng ủy 

khúc  như  thế.  Kinh  Thư  chép:  ‘Nhân  tâm  nguy  ách,  đạo  tâm  tế  nhị,  ròng 

 chuyên một mối, đừng chấp hai bên” . Do đó, ta thấy rằng bậc thánh nhân thế 

gian lẫn xuất thế gian đều dùng cái tâm chất trực, trung chánh làm gốc. 



* Làm con thì phải làm rạng rỡ đức của cha mẹ. Cách làm rạng rỡ đức hạnh 

của cha mẹ chú trọng ở hạnh khiêm nhường cung kính, cần phải khắc kỷ giữ 

lễ,  ngăn tà,  giữ  lòng thành, biết  lỗi  liền sửa, thấy  việc  nghĩa phải  hăng  hái, 

hiểu nhân rõ quả, tránh sát sanh, phóng sanh, đừng làm các điều ác, phải làm 

các điều thiện, sanh  lòng tin, phát  nguyện, trì danh  hiệu Phật, tự  mình thực 

hành, dạy người thực hành cùng sanh Tịnh Ðộ. 

Làm được  như thế thì dẫu  người  khác chưa biết đến  đức  hạnh của cha  mẹ, 

nhưng  vì  kính  ngưỡng  đức  hạnh  của  người  ấy  nên  cũng  kính  ngưỡng  đức 

hạnh của cha mẹ, tổ tông người ấy, cho là do vì cha mẹ, tổ tông đã ngầm tu 

tập đức hạnh từ lâu nên đức hạnh mới được tiếp nối như thế. 

Nếu  không  thì  dẫu  cha  mẹ  tổ  tông  vốn  sẵn  có  đức  hạnh  tốt đẹp  ai  nấy  đều 

biết, nhưng do kẻ ấy bất tiếu 3 ắt thiên hạ sẽ ngờ rằng chắc là cha mẹ, tổ tông 

nó  tuy  có  đức  tốt,  nhưng  chắc  là  có  làm  điều  chi  ác  mà  không  ai  hay  biết, 

chứ  nếu  không  thì  dòng  dõi  đức  hạnh  tốt  đẹp  sao  lại  sanh  ra  con  cháu  bất 

tiếu đến vậy? 

Vì  vậy, biết  lập  thân  hành  đạo chính  là  làm  rạng  rỡ cái đức của cha  mẹ, tổ 

tông.  Làm  con  người  nên  làm  dè  dặt,  cẩn  trọng,  sốt  sắng  tu  thân  thì  mới 

mong khỏi uổng một kiếp. 



*  Ðời  có  mẹ  hiền  nên  mới  có  hiền  nhân.  Bậc  thánh  mẫu  khi  xưa  dạy  con 

ngay  từ khi  còn  đang  mang  thai; ấy  là  rèn  đúc  con  ngay  tự  lúc  ban  đầu  để 

mong tập thành tánh. Thế gian dùng chữ Thái Thái để gọi nữ nhân vốn là do 

ba vị thánh nữ: Thái Khương, Thái Nhậm, Thái Tự đều hay giúp chồng dạy 

con, khai sáng vương nghiệp lâu đến tám trăm năm nên dùng danh từ ấy để 

gọi nữ nhân vậy. 

Ta thường bảo đối với quyền trị quốc bình thiên hạ, nữ nhân lo góp phần đã 

hơn  quá  nửa.  Lại  thường  bảo:  Dạy  cho  con  gái  cái  gốc  của  việc  tề  gia  trị 

quốc thì chỉ cần dạy họ thực hiện trọn vẹn đạo làm vợ là giúp chồng dạy con 

vậy. Chẳng phải như hạng nữ lưu hiện tại, đa số chẳng giữ bổn phận, muốn 

cầm quyền, làm đại sự, nhưng chẳng biết tự vun bồi từ ngay trong gia đình; 

khác  nào  dẫu  có  gom  sắt  của  vạn  nước,  chín  châu,  cũng  chẳng  đúc  hết  nổi 

lỗi lầm to lớn ấy 4. 

Vì vậy, nhân tâm thế đạo càng suy càng kém, thiên tai nhân họa nổi lên tơi 

bời.  Tuy  là  do  ác  nghiệp  của  chúng  sanh  đồng  phận  cảm  vời,  nhưng  thật 

cũng là do gia đình thiếu giáo dục nên mới thành nỗi ấy. Vì thế, kẻ có thiên 

tư bị ảnh hưởng trở thành cuồng vọng; kẻ không thiên tư cam bề ngu độn. 

Nếu như ai nấy đều được hiền mẫu uốn nắn thì ai ai mà chẳng thành thiện sĩ. 

Lúc túng cùng thì riêng mình thiện, khi hiển đạt thì kiêm thiện; chứ đâu đến 

nỗi trên đã cai quản vô đạo, dưới chẳng tuân giữ phép tắc. Tệ đoan trăm mối 

phát sanh, dân còn biết nhờ đâu để sống được nữa đây! 



* Trả lời thư của Lâm Giới Sanh: 

“Thầy Triệt Quyền đến gặp tôi, cho biết tình trạng oán hận của cư sĩ. [Cư sĩ] 

bảo với kẻ tục vô tri rằng: ‘Làm lành gặp nạn, tu hành vô ích’ v.v... các thứ 

tà thuyết. 

Nghe  như vậy, tôi bàng  hoàng, sợ bậc thượng trí bởi thế sẽ buông  bỏ công 

hạnh, kẻ hèn ngu càng hăng làm ác. Vì vậy, tôi chẳng nệ hủ lậu, xin dùng lời 

thẳng thưa rằng: 

Trong kinh Như Lai nói quả báo thông cả ba đời. Ðại lược, phàm nhân sanh 

con là do bốn nhân, quả báo thông suốt cả ba đời: 

- Thứ  nhất  là  hiện  báo,  tức  là  hiện  tại  làm  lành,  làm  dữ thì  ngay  trong  đời 

này sẽ  hưởng phước,  lãnh  họa. Chẳng  hạn như sĩ tử chăm chỉ  học  hành thì 

ngay đời này đạt được công danh. Việc này mắt phàm thấy được. 

-  Thứ  hai  là  sanh  báo,  tức  là  đời  này  làm  thiện  hay  làm  ác  thì  đời  sau  sẽ 

hưởng  phước  hay  chịu  tội.  Như  tổ  phụ  trọng  chữ  nghĩa  thì  con  cháu  mới 

phát đạt. Ðiều  này  mắt phàm chẳng  thấy  nổi, thiên  nhãn  họa  may  mới thấy 

được (Ðời này hay đời sau là ước theo người ấy mà nói. Vì là việc cách đời 

nên  khó  dùng  ví  dụ  giải  rõ,  đành  tạm  dùng  tổ  phụ,  con  cháu  để  cho  người 

đời dễ hiểu. Chớ nên câu nệ vào văn tự đến nỗi hiểu sai ý nghĩa). 

- Thứ ba là hậu báo, tức là đời này làm lành, làm dữ thì đến đời thứ ba, hoặc 

bốn,  năm, sáu bảy đời  hoặc trăm  ngàn  vạn đời cho  đến  nhiều kiếp sau  mới 

chịu  báo  lành  dữ  như  vương  nghiệp  nhà  Thương,  nhà  Chu  thật  sự  bắt  đầu 

khai sáng từ lúc vua Ðại Vũ phù tá vua Thuấn. Nếu là việc trong ba, bốn đời 

thì thiên nhãn còn có thể thấy được nhưng nếu là việc kéo dài đến nhiều kiếp 

thì chỉ có ngũ nhãn viên minh của đức Như Lai mới thấy nổi. 

Biết  nghĩa  lý của ba  thứ báo  này thì  hiểu  làm thiện sẽ  hưởng điều tốt  lành, 

làm điều bất thiện sẽ bị lãnh tai ương. Thánh ngôn vốn tự chẳng sai lầm; phú 

quý,  bần  tiện,  thọ,  yểu,  cùng,  thông,  mạng  trời  chưa  từng  thiên  vị.  Cảnh 

duyên  đến  như  bóng  hiện  trong  gương.  Bậc  trí  chỉ  lo  sửa  đổi  hình  dung 

ngoài gương; kẻ ngu căm ghét hình ảnh hiện trong gương. 


Cảnh  nghịch  xảy  đến  vẫn  thuận  chịu  theo  mới  là  vui  đạo  trời;  chẳng  oán, 

chẳng căm mới là lập mạng. 

Con cái có bốn nhân: Một là báo ân, hai là báo oán, ba là đòi nợ, bốn là trả 

nợ. 

a. Báo ân là trong đời trước, cha mẹ có ân đối với con cái. Nhằm báo ân nên 

sanh  làm  con  để  săn  sóc,  phụng  dưỡng,  sống  thờ,  chết  chôn,  ắt  sẽ  làm  cho 

cha mẹ khi sống vui vẻ, khi thác lại cúng tế; thậm chí thờ vua giúp dân, danh 

ghi sử  xanh khiến thiên  hạ đời sau  vì kính trọng  người ấy  mà kính  luôn cả 

cha  mẹ,  chẳng  hạn  như  Tăng  Lỗ  Công,  như  Trần  Trung  Túc,  Vương  Quy 

Linh, Sử Ðại Thành5. Con hiếu cháu hiền đời nay đều là như thế cả. 

b. Báo oán là trong đời trước, cha mẹ đối với con có điều phụ bạc. Vì để báo 

oán, chúng sẽ sanh vào làm con. Nhỏ thì ngỗ nghịch mẹ cha, lớn thì làm cho 

bố mẹ bị vạ lây. Lúc sống chẳng phụng dưỡng ngọt bùi, thác mang mối nhục 

xuống tận cửu tuyền. 

Lại những trường hợp báo oán sâu nặng thì chúng tuy thân giữ địa vị quyền 

quí, nhưng chẳng tuân theo lề thói, diệt môn phá tộc, quật mồ dời mả khiến 

thiên hạ đời sau chẳng những thóa mạ kẻ ấy lại còn nguyền rủa cả cha mẹ, ví 

dụ như Vương Mãng, Tào Tháo, Ðổng Trác, Tần Cối vậy. 

c. Trả  nợ  là trong đời trước, con đoạt  lấy  của cải  mẹ cha. Vì để trả  nợ  nên 

sanh vào làm con. Nếu nợ nhiều thì làm con suốt đời. Nếu nợ ít thì chỉ sống 

nửa chừng  liền chết, chẳng  hạn  như học sắp thành tài  liền  mất  mạng; buôn 

bán vừa mới có lời đã chôn thân. 

d. Ðòi nợ là trong đời trước, cha mẹ mắc nợ con tiền của. Vì để đòi nợ nên 

sanh vào làm con. Nợ nhỏ thì nhọc nhằn, tốn của rước thầy, tốn tiền cưới vợ 

cho và nhọc lòng dạy răn đủ thứ, những mong con được thành người, nhưng 

sắp thành công thì đại hạn xảy tới, đột nhiên con chết mất đi! Mắc nợ lớn thì 

chẳng  chỉ  có  vậy,  ắt  phải  đến  nỗi  con  phá  tan  sản  nghiệp,  nhà  tan  cửa  nát, 

người chết mới thôi. 

Tôi  xét kỹ, nghi rằng đứa con này của cư sĩ  là do đòi  nợ  mà sanh  làm con; 

may là mắc nợ ít nên tuổi trẻ đã mất. Ông hãy nên sám hối nghiệp trước, nỗ 

lực siêng tu, trời sẽ ban cho đứa con hiếu làm rạng rỡ dòng họ. 

Huống  hồ  đức  thánh  Khổng  tuổi  trung  niên  chôn  con,  Nhan  Uyên  đại  hiền 

nhưng  tuổi  trẻ  chết  yểu,  Nguyên  Hiến  nghèo  mạt,  Tử  Lộ  tuẫn  nạn,  Bá  Di, 

Thúc  Tề chết đói ở  Thủ Dương,  Bá Ngọc  khốn cùng  nơi  nước Vệ.  Ai dám 

nói vì tu đức nên thánh hiền bị trời hại ư? Nào có phải sanh tử có mạng, phú 

quý tại trời đâu! 

Chỉ  nên trách  mình  đức chẳng chơn thành, đừng chất vấn tại sao trời  giáng 

họa  ban  phước!  Nếu  có  thể  làm  được  như  vậy  thì  ngũ  phước  tự  nhiên  vào 

cửa, lục cực quyết định tránh xa khỏi nhà mình. 

Nếu  chẳng  tin  tôi  thì  hãy  xem  sự  thực  như  mặt  trời  sáng  tỏ:  Ông  phải  biết 

người  sống  trong  cõi  đời  này  có  đủ  cả  tám  khổ;  dẫu  có  sanh  lên  trời  cũng 

khó thoát năm sự suy tổn. Chỉ có Tây phương Cực Lạc thế giới chẳng có các 

nỗi khổ, chỉ hưởng những niềm vui. 

Há  chẳng  phải  là  trời  thấy  ông  đề  xướng  Tịnh  Ðộ  bèn  dùng  đứa  con  vô 

phước vô thọ ấy làm nhát kim đâm ngay đỉnh đầu ông để cảnh tỉnh ông rằng: 

ba cõi chẳng an ví như nhà lửa, các khổ đầy dẫy thật là đáng sợ. Mạng người 

vô thường nhanh tựa ánh chớp, chẳng cách nào níu lại được. Hết thảy pháp 

hữu vi như mộng, huyễn, bọt nước, hình ảnh. 

Ðối  với  những điều  này  vẫn còn chẳng  ngộ để gắng sức tu Tịnh  nghiệp  thì 

khác gì gỗ, đá vô tình sống trọn cả đời trong vòng trời đất vậy. Là bậc nam 

tử có  huyết tánh  há cam đành  làm khối thịt cử động, thây chết biết đi, chết 

mục nát cùng cỏ cây! 

Ông đề cao thánh cảnh nhưng lại chịu làm phàm phu, tuy gặp việc cảnh tỉnh 

lớn  lao  lại  chẳng  phát  phẫn;  nghe  đạo  của  thánh  hiền,  Phật,  Tổ  mà  chẳng 

chịu tu thì nào có phải là trời phụ người đâu, mà chính là người phụ trời đấy 

chứ! Kính mong ông xét nghĩ! 

  

---o0o--- 

 48. Ba điều tối quan trọng lúc lâm chung (Lâm chung tam đại 

yếu)  



Ðiều bi  thảm  nhất trong thế  gian thật không chi bằng cái chết,  nhưng khắp 

cả người đời, có ai  may  mắn thoát được  nổi? Vì  vậy,  người  hữu tâm  muốn 

lợi mình lợi người thì chẳng thể không sớm lo liệu. 

Thật  ra,  một  chữ  CHẾT  vốn  chỉ  là  giả  danh.  Do  kỳ  hạn  của  quả  báo  chiêu 

cảm từ [các nhân] đời trước đã tận  nên bỏ tấm thân  này rồi  lại  thọ cái thân 

khác vậy. 

Kẻ chẳng biết Phật pháp thì thật chẳng biết tính toán cách nào, chỉ đành mặc 

cho  nghiệp  xoay  chuyển.  Nay  đã  được  nghe  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  phổ  độ 

chúng sanh của đức Như Lai thì phải nên tín, nguyện niệm Phật, sắp sẵn tư 

lương  vãng  sanh,  hầu  mong  thoát  được  cái  huyễn  khổ  luân  hồi  sanh  tử, 

chứng sự vui chơn thật Niết Bàn thường trụ. 

Nếu  ai  có  cha,  mẹ,  anh,  em  và  các  quyến  thuộc  mắc  phải  trọng  bịnh,  bịnh 

tình khó bề thuyên giảm thì nên phát tâm hiếu thuận, từ bi, khuyên họ niệm 

Phật cầu sanh Tây phương  và  trợ  niệm cho họ  để  mong  người  bị bệnh  nhờ 

đó  sau  khi  chết  liền  được  sanh  về  Tịnh  Ðộ.  Sự  lợi  ích  như  thế  kể  sao  cho 

xiết? 

Nay  tôi  nêu  lên  ba  điều  trọng  yếu  để  làm  căn  cứ  hòng  thành  tựu  sự  vãng 

sanh cho người lâm chung; lời lẽ tuy thô vụng nhưng ý vốn lấy từ kinh Phật. 

Nguyện  người  thấy  nghe,  gặp  được  nhân  duyên  này  sẽ  đều  cùng  làm  theo. 

Ba điều trọng yếu là: 



* Một là khéo chỉ dạy, an ủi, khiến sanh chánh tín.  

* Hai là cả nhà thay phiên niệm Phật để giúp tịnh niệm.  

* Ba là hết sức tránh xao động, khóc lóc, kẻo làm hỏng việc.  



Nếu  có  thể  tuân  hành  theo  ba  pháp  này  thì  quyết  định  sẽ  tiêu  trừ được  túc 

nghiệp, tăng trưởng Tịnh  nhân, được Phật tiếp  dẫn  vãng sanh  Tây phương. 

Một phen đã được vãng sanh thì sẽ siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử, 

dần dần tấn tu ắt sẽ đạt tới quả Phật viên thành mới thôi. Sự lợi ích như vậy 

hoàn toàn nhờ vào sức trợ niệm của quyến thuộc. 

Có làm được như thế mới là hiếu chơn thật đối với cha mẹ, mới thật là chơn 

đễ 6 đối với anh em trai, chị em gái, mới thật là chơn từ đối với con cái, mới 

thật  là chơn  nghĩa, chơn  huệ đối  với bằng  hữu  và đối  với  mọi  người; dùng 

những  điều  ấy  để  vun  bồi  thêm  cái  nhân  Tịnh  Ðộ  của  mình.  Xin  thưa  với 

những người cùng tin tưởng là cứ lâu ngày chày tháng sẽ nào có khó gì mà 

chẳng tập thành lề thói được. Nay tôi sẽ trình bày từng điều một để lúc lâm 

chung khỏi bối rối vậy. 



a. Ðiều thứ nhất là khéo chỉ bày, an ủi, khiến sanh chánh tín: 



Thiết tha khuyên người bịnh buông xuống hết thảy, chỉ nhất tâm niệm Phật. 

Nếu như cần phải giao phó việc gì thì phải mau giao phó. Giao phó xong thì 

chẳng đếm xỉa đến nữa, chỉ nghĩ ta nay theo Phật vãng sanh cõi Phật; tất cả 

sự  giàu  vui,  quyến  thuộc  thế  gian,  các  thứ  trần  cảnh  đều  là  chướng  ngại, 

thậm chí khiến mình mắc hại. Vì thế, chẳng nên sanh tâm niệm quyến luyến. 

Phải biết là một niệm chơn tánh của chính mình vốn chẳng có chết. Cái chết 

vừa  nói  đó  chỉ  là  xả  thân  này  để  lại  thọ  cái  thân  khác  mà  thôi.  Nếu  chẳng 

niệm  Phật  thì  sẽ  phải  thuận  theo  nghiệp  lực  thiện,  ác  để  lại  thọ  sanh  trong 

nẻo lành, dữ. 

Nếu như trong lúc lâm chung, nhất tâm niệm Nam Mô A Di Ðà Phật thì do 

tâm  niệm  Phật  chí  thành  sẽ  quyết  định  cảm  được  Phật  phát  đại  từ  bi,  đích 

thân tiếp dẫn khiến mình được vãng sanh. 

Ðừng  nghi  rằng:  mình  là  nghiệp  lực  phàm  phu,  làm  sao  chỉ  do  niệm  Phật 

trong  một  thời  gian  ngắn  lại  có  thể  thoát  khỏi  sanh  tử,  vãng  sanh  Tây 

phương?  Nên  biết  rằng:  vì  đức  Phật  đại  từ bi  nên  kẻ  tội  nhân  thập  ác,  ngũ 

nghịch  rất  nặng  lúc  lâm  chung,  tướng  địa  ngục  hiện  ra  mà  nếu  có  thiện  tri 

thức  dạy  cho  niệm  Phật  bèn  hoặc  niệm  mười  tiếng  hoặc  chỉ  một  tiếng  thì 

cũng  được  Phật  tiếp  dẫn,  vãng  sanh  Tây  phương.  Hạng  người  ấy  chỉ  niệm 

mấy câu còn được vãng sanh, sao còn ngại mình nghiệp lực nặng, niệm Phật 

ít ỏi nên sanh lòng nghi nữa ư? 

Phải  biết  là  chúng  ta  vốn  có  chơn  tánh,  chơn  tánh  của  ta  và  chơn  tánh  của 

Phật  chẳng  hai;  chỉ  vì  ta  hoặc  nghiệp  còn  sâu  nặng  nên  chẳng  thọ  dụng 

được! Nay đã quy mạng nơi Phật như con nương về cha chính là trở về với 

cái ta vốn sẵn có, chứ nào có phải là điều gì bên ngoài đâu! 

Hơn nữa, xưa kia, đức Phật đã phát nguyện:  “Nếu có chúng sanh nghe danh 

 hiệu của ta mà chí tâm tin ưa, dẫu chỉ mười niệm mà nếu chẳng được vãng 

 sanh thì chẳng lấy ngôi Chánh Giác”.  

Vì thế, hết thảy chúng sanh lúc lâm chung phát tâm chí thành niệm Phật cầu 

sanh về Tây phương thì không một ai là chẳng được ngài rủ lòng từ tiếp dẫn. 

Ngàn  vạn  phần chẳng được hoài  nghi  nữa! Hoài  nghi chính  là  tự  mình lầm 

lạc, họa ấy chẳng nhỏ. 

Vả lại, lìa cõi khổ não này sanh về thế giới vui vẻ ấy là điều hết sức khoái ý 

cho nên phải sanh tâm hoan hỷ, ngàn vạn phần chẳng được sợ chết. Dẫu sợ 

chết cũng tránh khỏi cái chết, lại còn mất phần vãng sanh Tây phương nữa vì 

tâm mình trái với tâm Phật vậy. Dẫu Phật sẵn lòng đại từ bi cũng vô phương 

cứu tế người chẳng nương theo lời dạy của Phật! 

Vạn đức hồng danh của Phật A Di Ðà giống như lò luyện lớn lao; tội nghiệp 

trong nhiều kiếp của chúng ta như một mảnh tuyết trong hư không. Nghiệp 

lực  phàm  phu  do  bởi  niệm  Phật  nên  nghiệp  liền  tiêu  diệt,  giống  như  mảnh 

tuyết bám vào bên lò lửa lớn liền bị tiêu hết chẳng còn gì nữa. 

Vả lại, nếu nghiệp lực đã tiêu thì bao nhiêu thiện căn sẽ tự nhiên tăng trưởng 

thù  thắng;  sao  lại  còn  ngờ  chẳng  được  vãng  sanh,  Phật  chẳng  đến  tiếp  dẫn 

nữa ư? 

Chỉ  dạy,  an  ủi  ngọn  ngành,  uyển  chuyển  như  thế  khiến  cho  bịnh  nhân  tự 

mình sanh tâm chánh tín. Ðấy chính là những điều cần phải khai thị cho bịnh 

nhân. 

Còn như những việc chí thành, tận hiếu mà ta phải nên làm thì cũng chỉ chú 

trọng  ở  những  điểm  ấy;  chẳng  nên  thuận  theo  thói  tục  cầu  thần,  tìm  thuốc. 

Mạng  lớn  đã  sắp  hết  thì  làm  sao  quỷ  thần,  thuốc  men  giữ  cho  khỏi  chết 

được! Nếu đã nhọc lòng vì những sự vô ích như thế thì đối với một sự niệm 

Phật sẽ bớt thành khẩn, làm sao cảm thông đức Phật được! 

Nhiều  kẻ  lúc  cha  mẹ  lâm  chung  chẳng  tiếc  tiền  của,  thỉnh  vời  nhiều  thầy 

thuốc  đến  khám.  Ðấy  là  mua  tiếng  hiếu,  cốt  ý  muốn  được  người  đời  khen 

mình tận hiếu đối với cha mẹ; nào hay thiên, địa, quỷ thần xét soi tường tận 

nỗi lòng mình. 

Vì  vậy, đối  với  những sự tống táng cha  mẹ  mà quá sức  phô trương thì  nếu 

chẳng mắc tai trời cũng ắt bị vạ người. Kẻ làm con chỉ nên chú trọng đến nơi 

thần  thức  của  cha  mẹ  sẽ  sanh  về.  Lời  xưng  tụng  của  thế  nhân  chẳng  đáng 

cho  kẻ sáng  mắt  nhếch  mép cười,  lẽ đâu  mình lại dốc  lòng  mong  mỏi, thật 

chỉ khiến cho mình phải mắc vào cái lỗi bất hiếu to lớn mà thôi! 



b. Thứ hai là cả nhà thay phiên niệm Phật để giúp tịnh niệm.  

  

Trước đó, đã giáo hóa bịnh nhân khiến họ sanh chánh tín; nhưng vì tâm lực 

người bịnh ấy yếu ớt, chưa kể đến hạng người lúc còn khỏe mạnh chưa bao 

giờ niệm Phật, cho nên chẳng dễ niệm liên tục lâu được. Cho đến giờ đây lấy 

niệm  Phật  làm  việc chánh thì cũng  hoàn toàn  nhờ  vào  người khác trợ  niệm 

thì mới có thể có sức. Vì vậy, quyến thuộc trong nhà nên cùng phát tâm hiếu 

thuận, từ bi, vì người ấy trợ niệm Phật hiệu. 

Nếu bịnh tình còn chưa đến nỗi sắp chết vào bất cứ lúc nào thì nên chia ban 

niệm  Phật.  Nên  chia  thành  ba  ban,  mỗi  ban  hạn  định  mấy  người.  Ban  đầu 

tiên  niệm  Phật  ra  tiếng,  ban  thứ  hai  và  thứ  ba  niệm  thầm.  Niệm  một  tiếng 

đồng hồ thì ban thứ hai niệm tiếp; ban thứ nhất, ban thứ ba niệm thầm. 

Nếu  có  việc  gì  cần  làm  thì  nên  lo  liệu  trong  lúc  niệm  thầm;  còn  trong  lúc 

trực ban trọn chẳng nên bỏ đi. Ban thứ hai niệm xong, ban thứ ba niệm tiếp. 

Xong  rồi  lại  trở  lại  từ  đầu.  Niệm  một  tiếng,  nghỉ  hai  tiếng;  [như  vậy  thì 

niệm] suốt cả ngày đêm thì cũng không mệt nhọc lắm. 

Phải  biết  là  mình  chịu  giúp  người  đạt  được  Tịnh  niệm  vãng  sanh  thì  mình 

cũng sẽ được hưởng báo có người trợ niệm. Chớ có nói là chỉ vì cha mẹ nên 

mới  phải  tận  hiếu  như  vậy,  mà  đối  với  người  dưng  cũng  phải  nên  vun  bồi 

ruộng phước của mình, trưởng dưỡng thiện căn của mình thì mới đúng là cái 

đạo  tự  lợi,  chẳng  uổng  làm  người.  Thành  tựu  một  người  được  vãng  sanh 

Tịnh  Ðộ  chính  là  thành  tựu  một  chúng  sanh  làm  Phật.  Công  đức  thế  ấy  há 

nghĩ lường nổi ư! 

Ba ban liên tục, tiếng niệm Phật chẳng ngớt. Nếu sức bịnh nhân niệm nổi thì 

nương  vào đó  mà niệm  nho  nhỏ theo. Chẳng  niệm  nổi thì  lắng tai  nghe kỹ, 

tâm không có niệm gì khác thì tự có thể tương ưng với Phật vậy. 

Tiếng niệm Phật chẳng nên quá to; to thời tổn hơi, khó niệm lâu được; cũng 

chẳng  thể  quá  nhỏ  khiến  bịnh  nhân  chẳng  nghe  được  rõ.  Chẳng  nên  niệm 

quá  mau,  cũng  chẳng  nên  quá  chậm.  Quá  mau  bịnh  nhân  niệm  theo  chẳng 

nổi mà nghe cũng chẳng rõ. Quá chậm thì chẳng tiếp hơi nổi nên cũng khó 

có ích. 

Nên niệm chẳng cao, chẳng thấp, chẳng rề rà, chẳng gấp gáp; từng chữ phân 

minh,  từng  câu  rành  mạch  khiến  từng  chữ,  từng  câu  lọt  tai  thấu  dạ  bịnh 

nhân; nhờ vậy mà họ có sức niệm. 

Về pháp khí dùng cho việc niệm Phật, chỉ nên dùng dẫn khánh 7, còn các thứ 

khác đều chẳng nên dùng. Tiếng dẫn khánh trong trẻo khiến tấm lòng người 

nghe  thanh tịnh.  Tiếng  mõ trầm đục chẳng thích  hợp cho  việc trợ  niệm khi 

lâm chung. 

Thêm  nữa,  nên  niệm  bốn  chữ  Phật  hiệu.  Lúc  bắt  đầu  thì  niệm  vài  câu  sáu 

chữ; rồi sau đó chỉ niệm bốn chữ A Di Ðà Phật, chẳng niệm Nam Mô. Do ít 

chữ dễ niệm nên bịnh nhân sẽ để tâm niệm theo hoặc nhiếp tâm lắng nghe, 

đều tốn ít tâm lực. Quyến thuộc trong nhà niệm như vậy mà thỉnh thiện hữu 

ở ngoài đến cũng niệm như vậy. 

Dù  nhiều  người  hay  ít  người  đều  phải  niệm  như  thế,  chẳng  nên  niệm  một 

chốc, lại nghỉ một chốc rồi mới lại niệm tiếp khiến bịnh nhân niệm Phật gián 

đoạn.  Nếu  ăn  cơm  thì  nên  ăn  vào  lúc  thay  phiên,  đừng  để  tiếng  niệm  Phật 

gián đoạn. 

Như lúc bịnh nhân sắp tắt hơi thì cả ba ban cùng niệm cho đến tận sau khi đã 

tắt hơi hẳn rồi mới lại chia ba ban niệm suốt ba tiếng đồng hồ nữa. Sau đấy, 

mới ngưng niệm để lo liệu, sắp đặt mọi việc. 

Trong lúc niệm Phật, chẳng để cho bè bạn đến trước bịnh nhân thăm hỏi, vỗ 

về. Ðã có lòng đến thăm thì hãy cùng đại chúng niệm Phật mấy thời. Ấy mới 

là tấm tình yêu mến chơn thật, có ích cho bịnh nhân. 

Còn  nếu  cứ theo  thói  tục  thường  tình  thì  chính  là  đã  xô  người  xuống  biển. 

Tình ấy tuy đáng cảm, nhưng [để xảy ra] sự ấy mới thật là đau đớn. Toàn là 

cậy vào người chủ chốt hiểu rõ đạo lý, bảo trước với người đến thăm để khỏi 

tổn  thương  tình  cảm,  lại  tránh  di  hại  cho  bịnh  nhân  bị  phân  tâm  mà  chẳng 

được vãng sanh vậy. 



c. Thứ ba là kiêng dè xáo động, khóc lóc để khỏi làm hỏng đại sự 



Lúc người sắp chết chính là lúc phân biệt giữa thánh phàm, người, quỷ, [tình 

trạng  khác  nào]  ngàn  cân  [treo] đầu  sợi  tóc;  cần  phải  hết  sức  cẩn  thận,  chỉ 

nên dùng Phật hiệu khai thị, dẫn dắt thần thức người ấy chứ chẳng nên tắm 

rửa, thay áo, hoặc dời chỗ nằm. Người ấy nằm như thế nào, cứ để yên người 

đó nằm trong tư thế ấy, chẳng nên có chút dời động. Cũng chẳng nên đối với 

việc ấy mà sanh bi cảm hoặc đến nỗi khóc lóc. 

Ấy là do khi đó [người chết] thân chẳng tự chủ được; mỗi một sự lay động là 

toàn thân lẫn chân tay đều bị đau đớn như bị cắt chặt, giằng xé. Hễ đau đớn 

thì sanh tâm sân hận nên tâm niệm Phật bị ngưng dứt. Do sanh tâm sân hận 

nên phần nhiều bị đọa vào độc loại, đáng sợ hãi thay. 

Nếu  [người  chết]  thấy  [thân  quyến]  buồn  đau,  khóc  lóc  thì  tâm  mến  luyến 

phát sanh nên tâm niệm Phật cũng bị ngừng nghỉ. Vì mang tâm ái luyến mà 

ra đi nên đến nỗi đời đời, kiếp kiếp chẳng được giải thoát. 

Lúc ấy, điều có lợi nhất thì không chi bằng nhất tâm niệm Phật; điều tai hại 

nhất không chi bằng  vọng động, khóc than. Nếu  như vọng động, khóc than 

đến  nỗi  [người  chết]  sanh  lòng  sân  hận  cùng  mến  luyến  thì  có  muốn  sanh 

Tây phương, cả vạn trường hợp cũng chẳng được một. 

Thêm  nữa,  người  sắp  chết  hơi  nóng  rút  dần  từ  dưới  lên  trên  là  tướng  siêu 

sanh,  còn  hơi  nóng  từ  trên  rút  xuống  dưới  là  tướng  đọa  lạc.  Vì  vậy,  có 

thuyết: 

   

 Ðảnh thánh, nhãn thiên sanh 

 Nhân tâm, ngạ quỷ phúc 

 Súc sanh tất cái ly,  

 Ðịa ngục cước phản xuất 



Nhưng nếu cả nhà chí thành trợ niệm thì người chết ắt tự có thể sanh thẳng 

về  Tây  phương;  chẳng  nên  rờ  rẫm  thăm  dò  khiến  cho  khi  thần  thức  người 

chết chưa rời khỏi xác, nhân đấy bị đau đớn, tâm sanh phiền đau nên chẳng 

được vãng sanh. Lỗi họa ấy thật là vô lượng vô biên. Xin các thân hữu đều 

phải khẩn thiết niệm Phật, chẳng cần dò xem nóng lạnh ở chỗ nào. Làm con 

nên lưu tâm điều này mới là thật hiếu. 

Nếu cứ  thuận  theo các thói tục thế  gian thì  há chẳng phải  là  xô  người thân 

xuống bể khổ chẳng thương xót gì chăng, chỉ cốt mong một lũ vô tri vô thức 

xúm lại khen mình đã có thể tận hiếu ư? Hiếu như vậy thì có khác chi là yêu 

mến la sát nữ. Kinh dạy: “La sát nữ ăn thịt người, bảo: ‘Vì ta yêu ngươi nên 

 ăn thịt ngươi’.  Kẻ vô tri hành hiếu khiến cho người thân mất vui được khổ, 

há chẳng phải là giống hệt cái tình yêu người của la sát nữ hay sao? 

Tôi  nói  ra  lời  này,  chẳng  phải  là  không  đếm  xỉa  đến  tình  người  mà  chỉ  là 

muốn cho ai nấy đều thấy rõ thực tế, đều mong cho người chết vãng sanh, kẻ 

sống được phước. Chỉ vì do đáp ứng tấm lòng chơn thành của con hiền, cháu 

thảo thương yêu người thân nên chẳng nệ lời lẽ dường như quá khích. Người 

thương yêu người thân thật sự khá nên lượng thứ cho. 

Thuyết:  Ðảnh  thánh,  nhãn  sanh  thiên...  là  nói  về  khi  người  đã  tắt  hơi,  toàn 

thân  đã  lạnh,  chỉ  còn  đảnh  đầu  nóng  thì  ắt  đã  siêu  phàm  nhập  thánh,  liễu 

sanh thoát tử.  Nhãn sanh thiên là nếu mắt cùng trán còn nóng thì sanh trong 

thiên  đạo.  Chỗ  ngực  còn  ấm  thì  sanh  nhân  đạo.  Riêng  bụng  còn  nóng  thì 

sanh ngạ quỷ. Riêng đầu gối còn nóng thì sanh làm súc sanh. Riêng bàn chân 

còn nóng thì sanh địa ngục. 

Ðấy là do hai nghiệp thiện, ác đã tạo của người ấy lúc còn sống đến giờ đây 

cảm hiện như thế, chứ chẳng thể dựa vào thế lực nào để làm giả ra như vậy 

được.  Khi  đó,  nếu  bệnh  nhân  có  thể  chí  thành  niệm  Phật,  lại  thêm  sức  của 

quyến thuộc và bạn lành trợ niệm sẽ quyết định có thể đới nghiệp vãng sanh, 

siêu phàm nhập thánh vậy. Chẳng cần phải để ý thử sờ xét nghiệm, đến nỗi 

làm hỏng việc. Mong mỏi lắm thay! 



---o0o--- 

 49. Lược giải về Tam Quy  

Một là quy y Phật, hai là quy y Pháp, ba là quy y Tăng. 

Quy là quay về, Y là nương gởi. Như người té xuống biển, chợt có thuyền đi 

tới  bèn  lội  đến  bên  thuyền;  đấy  là  ý  nghĩa  của  chữ  “quay  về”.  Lên  thuyền 

ngồi yên là nghĩa “nương nhờ”. Sanh tử là biển, Tam Bảo là thuyền. Chúng 

sanh quy y liền lên bờ kia. 

Ðã  quy  y  Phật,  thờ  Phật  làm  thầy  thì  từ  nay  trở  đi  cho  đến  lúc  lâm  chung, 

chẳng được quy y thiên ma, ngoại đạo, tà quỷ, tà thần. 

Ðã quy  y Pháp,  lấy Pháp  làm  thầy thì từ nay trở đi cho đến  lúc  lâm chung, 

chẳng được quy y kinh sách ngoại đạo (Pháp chính là kinh Phật và các pháp 

môn tu hành). 

Ðã quy y Tăng, thờ Tăng làm thầy thì từ nay trở đi cho đến lúc lâm chung, 

chẳng được quy y đồ chúng ngoại đạo. 

Lại nữa, quy y Phật Pháp Tăng có cả lý lẫn sự. 

Sự  chính  là  quy  y  mười  phương  tam  thế  hết  thảy  Phật,  Pháp,  Tăng  vô  tận 

Tam Bảo. 

Lý chính là quy y Phật nơi tự tánh, quy y Pháp nơi tự tánh, quy y Tăng nơi 

tự tánh. 

Phật  là Giác, tức  là  Trí của tự tánh. Pháp  là quy tắc, tức  là  Lý của tự tánh. 

Tăng là Hòa Hợp, tức là Lý và Trí khế hợp, nhất như bất nhị. 

Thêm nữa, Phật là Bát Nhã đức, Pháp là Pháp Thân đức, Tăng là Giải Thoát 

đức.  Ba  đức  viên  dung,  trọn  khắp  pháp  giới,  chính  là  tự  tánh  vô  tận  Tam 

Bảo. 

Nguyện  khắp  pháp  giới  hữu  tình  đều  quy  y  tự  tánh  vô  tận  Tam  Bảo,  cùng 

chứng tự tánh Di Ðà tam đức bí tạng. Nhưng nếu muốn chứng đắc tự tánh Di 

Ðà  tam  đức  bí  tạng  mà  chẳng  nhờ  đến  sự  tướng  để  sanh  lòng  tin,  phát 

nguyện, niệm thánh hiệu Di Ðà, cầu sanh Tây phương thì chỉ sợ trải qua trần 

sa  kiếp  này  đến  trần  sa  kiếp  khác  vẫn  cứ  ở  trong  Sa  Bà  làm  chúng  sanh. 

Thiết tha mong người chấp lý bỏ sự hãy xét kỹ lẽ này. 



---o0o--- 

 50. Lược giải về năm giới 



Một  là  chẳng  sát  sanh.  Hai  là  chẳng  trộm  cắp.  Ba  là  chẳng  tà  dâm.  Bốn  là 

chẳng nói dối. Năm là chẳng uống rượu. 



a. Chẳng sát sanh:  



Loài  vật cũng  như ta đều tham sống sợ chết; ta đã ham sống thì  lẽ  nào loài 

vật lại muốn chết hay sao? Cứ theo đó mà suy thì có nên giết hại sanh mạng 

hay  chăng?  Hết  thảy  chúng  sanh  luân  hồi  trong  sáu  nẻo,  tùy  theo  nghiệp 

lành,  dữ  sẽ  bị  thăng  lên  hay  giáng  xuống.  Trong  nhiều  kiếp,  ta  cùng  với 

chúng thay phiên làm cha mẹ, con cái; đáng lẽ phải nghĩ cách cứu vớt, lẽ nào 

nỡ giết hại? Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều sẽ thành Phật trong 

đời vị lai. Nếu ta đọa lạc thì còn mong chi cứu giúp nữa! 

Hơn nữa, đã tạo nghiệp sát ắt sẽ đọa ác đạo, đền trả nợ cũ, giết hại lẫn nhau 

chẳng biết bao giờ mới thôi! Lấy đó mà suy thì há còn dám giết hại nữa ư? 

Nguyên do của sát sanh  là  vì ăn  thịt. Nếu  đã biết  nhân duyên  như trên  vừa 

nói sẽ tự chẳng dám ăn thịt nữa. Kẻ ngu còn cho thịt là ngon, chẳng hề biết 

thịt vốn là do tinh, huyết tạo thành, trong chứa đầy phẩn, tiểu, ngoài lẫn chất 

dơ, tanh tưởi, hôi bẩn, ngon ở chỗ nào? Thường nên quán bất tịnh thì ăn vào 

ắt sẽ ọe ra. 

Thêm  nữa, chúng sanh  gồm có con  người, cầm thú, giòi tửa, cá, tôm,  muỗi 

mòng,  rận,  rệp.  Hễ  có  sanh  mạng  thì  đều  là  chúng  sanh;  chẳng  thể  bảo  hễ 

con  vật  lớn thì chẳng  nên giết, con  vật  nhỏ thì  giết được. Kinh Phật đã dạy 

tường tận về lợi ích công đức của việc tránh sát sanh và phóng sanh. Người 

đời  không  đọc  được  những  kinh  ấy  thì  nên  xem  tác  phẩm  Vạn  Thiện  Tiên 

Tư của An Sĩ tiên sinh 8, ắt sẽ biết được đại khái vậy. 



b. Chẳng trộm cắp: 



Ý  nghĩa  của  giới  cấm  này  dễ  hiểu.  Chẳng  trộm  cắp  là  nếu  chẳng  cho  thì 

chẳng lấy. Người biết liêm sĩ chẳng nên phạm giới này. 

Bàn  tỉ  mỉ  thì  nếu  người  chẳng  phải  là  bậc  đại  thánh,  đại  hiền  sẽ  khó  lòng 

khỏi phạm. Dùng của công vào việc tư, tổn người lợi mình, cậy thế đoạt của, 

dùng kế đoạt vật, ganh tị sự phú quý của người khác, mong cho người nghèo 

hèn,  phô  trương  làm  lành  để  lấy  tiếng,  gặp  các  việc  lành  tâm  chẳng  hiểu 

chơn chánh. 

Hoặc như khi lập nghĩa học (trường học làm nghĩa, không thâu học phí) lại 

chẳng chọn thầy nghiêm khiến cho con em người khác lầm lạc. 

Hoặc khi thí thuốc men, chẳng xét thật, giả khiến người ta bị tổn mạng. Dẫu 

thấy nạn gấp nhưng chẳng cứu ngay; dùng dằng, hời hợt, thờ ơ hoặc là lầm 

lẫn, chỉ  làm phận sự  một cách tắc trách, lãng  phí tiền  tài  người khác, trong 

lòng chẳng coi là khẩn yếu. 

Những điều như thế đều gọi là trộm cắp vậy. 



c. Chẳng tà dâm: 



Người đời nam nữ ở tại gia sanh con đẻ cái thì trên là vì phong hóa, dưới là 

để [có người] thờ phụng tổ tiên. Vợ chồng hành dâm không phạm vào điều 

cấm;  nhưng  phải  nên  kính  nhau  như  khách,  chỉ  cốt  tiếp  nối  giòng  giống, 

chẳng nên vì khoái lạc mà chạy theo lòng dục đến nỗi mất mạng. Tuy là vợ 

mình nhưng  nếu  tham  lạc quá thì cũng  là  phạm  giới; nhưng  tội ấy  vẫn còn 

nhẹ.  Nếu  chung  chạ  bậy  bạ  với  người  chẳng  phải  là  vợ  mình  thì  gọi  là  tà 

dâm; tội ấy rất nặng! 

Hành  tà  dâm  là  đem  cái  thân  người  này  làm  chuyện  súc  sanh;  khi  báo  hết 

mạng dứt, trước sẽ đọa vào địa ngục, ngạ quỷ, sau sanh trong súc sanh đạo 

đến ngàn vạn ức kiếp chẳng thể xuất ly. 

Hết  thảy  chúng  sanh  đều  do  dâm  dục  sanh  ra  cho  nên  giới  này  khó  giữ  dễ 

phạm; ngay cả bậc đạt hiền có lúc còn vi phạm, huống là kẻ ngu. Nếu lập chí 

tu trì thì trước hết phải phân biệt lợi hại và phương pháp đối trị: coi như rắn 

độc, như gặp oán tặc, sợ hãi e dè thì dục tâm tự tắt. Phương pháp đối trị đã 

được dạy nhiều trong kinh Phật. 

Nếu  người  đời  chẳng  có  duyên  xem  đến  thì  nên  xem  cuốn  Dục  Hải  Hồi 

Cuồng của An Sĩ tiên sinh, ắt sẽ biết được đại khái. 



d. Chẳng nói dối: 



Tức  là  lời  nói  đáng  tin,  chẳng  thốt  ra  lời  dối  trá.  Nếu  thấy  nói  chẳng  thấy, 

chẳng  thấy  bảo  thấy,  đem  dối  bảo  thật,  có  nói  là  không  v.v…  những  điều 

như vậy tâm  và  miệng chẳng tương ứng,  muốn dối  gạt người thì đều  là  nói 

dối cả. 

Nếu lại có kẻ chưa đoạn được hoặc nghiệp mà bảo là đã đoạn hoặc; tự chưa 

đắc  đạo  bảo  là  đắc  đạo  thì  gọi  là  đại  vọng  ngữ;  tội  ấy  rất  nặng.  Phạm  đại 

vọng  ngữ  thì  sau  khi  mạng  chung  sẽ  quyết  định  đọa  thẳng  vào  A  Tỵ  địa 

ngục, trọn chẳng có kỳ ra. 

Hiện nay, có nhan nhãn những người tu hành nhưng chẳng hề biết đến giáo 

lý Phật pháp nên phải thống thiết răn đe; quan trọng lắm lắm vậy. 

Bốn điều trên đây chẳng luận là xuất gia hay tại gia, đã thọ giới hay chưa thọ 

giới,  hễ  phạm  phải  đều  có  tội  lỗi  vì  thể  tánh  [của  những  sự  ấy]  là  ác  vậy. 

Người  chẳng  thọ  giới  tội  lỗi  một  tầng;  người  đã  thọ  giới  tội  đến  gấp  đôi: 

ngoài  tội  làm  điều  ác  còn  thêm  tội  phạm  giới.  Nếu  trì  mà  chẳng  phạm  thì 

công đức vô lượng vô biên. Vì vậy, cần phải gắng gỏi giữ giới vậy. 



e. Chẳng uống rượu: 



Là vì rượu hay làm mê loạn lòng người, hoại giống trí huệ. Uống vào khiến 

người  điên  đảo,  hôn  cuồng,  làm  điều  xằng  bậy  nên  Phật  chế  giới  cấm  hẳn. 

Phàm người tu hành đều chẳng được uống. 

Thêm nữa, đối với các thứ hành, hẹ, tỏi, kiệu… năm thứ hăng nồng, mùi vị 

hôi hám, thể chẳng thanh khiết. Ngũ huân hễ ăn chín thì phát sanh lòng dâm, 

ăn sống thì thêm nóng giận; phàm là kẻ tu hành đều chẳng được ăn. 

Tuy nhiên, đối với người chưa thọ giới này thì ăn dùng ngũ huân đều chẳng 

bị  tội;  còn  nếu  đã  thọ  giới  rồi  còn  ăn  thì  mắc  thêm  một  tầng  lỗi,  tức  là  tội 

phạm Phật giới. Phật đã cấm ngăn mà ta lại phạm nên có tội. 

Thêm nữa, như kinh đã dạy: Mỗi tháng tám ngày: mười bốn, mười lăm, hăm 

ba,  hăm  chín,  ba  mươi  (nếu  tháng  thiếu  thì  kể  những  ngày  hăm  tám,  hăm 

chín); phàm trong sáu ngày này Tứ Thiên Vương tuần hành Nam châu, quán 

sát nhân gian thiện, ác. 

Lại  trong  ba  tháng  Giêng,  tháng  Năm,  tháng  Chín,  Ðế  Thích  dùng  gương 

báu lớn chiếu thẳng xuống Nam châu, dò xét tội phước. [Trong những ngày 

ấy] đều phải nên trai giới niệm Phật, sám hối tu tỉnh. Ðó gọi là ba tháng trai 

và  sáu  ngày  trai.  Nếu  trong  mỗi  tháng,  lại  tính  thêm  ngày  mùng  một,  ngày 

mười tám, ngày hăm tám thì gọi là Thập Trai. Kẻ sơ phát tâm phải nên lưu ý 

điều này. 



---o0o--- 

 51. Lược giải về Thập Thiện  

Một  là  chẳng  sát  sanh,  hai  là  chẳng  trộm  cắp,  ba  là  chẳng  tà  dâm,  bốn  là 

chẳng nói dối, năm là chẳng nói thêu dệt, sáu là chẳng nói đâm thọc, bảy là 

chẳng  ác  khẩu,  tám  là  chẳng  keo  tham,  chín  là  chẳng  nóng  giận,  mười  là 

chẳng tà kiến. 

Trong những giới này, ba giới đầu tiên là thân nghiệp; bốn giới giữa là khẩu 

nghiệp; ba giới sau cùng thuộc về ý nghiệp. 

Nghiệp là sự đã có tướng hiển hiện. Nếu giữ gìn chẳng phạm thì gọi là Thập 

Thiện; nếu vi phạm chẳng giữ được thì gọi là Thập Ác. 

Thập  Ác  chia  ra  làm  thượng,  trung,  hạ;  sẽ  cảm  thân  trong  ba  ác  đạo:  địa 

ngục, ngạ quỷ, súc sanh. 

Thập  Thiện  cũng  chia  ra  làm  thượng,  trung,  hạ,  làm  thân  trong  ba  đường 

lành: trời, người, a tu la. Nhân lành cảm quả lành, nhân ác cảm quả ác, quyết 

định không nghi, tơ tóc chẳng lầm. 

Những điều: giết, trộm, dâm, nói dối đã giảng trong phần nói về Ngũ Giới. 

Nói thêu dệt là nói lời vô ích, phù phiếm, bóng bảy, đẹp đẽ, bàn soạn chuyện 

dâm dục khiến người nghĩ bậy... 

Nói đôi chiều là đến người kia nói chuyện người này, hướng đến người này 

nói chuyện kẻ kia; khêu gợi thị, phi, đòn xóc hai đầu. 

Ác khẩu là ngôn ngữ thô ác như đao, như kiếm khiến người khác bị vùi lấp, 

xấu xa, chẳng biết kiêng dè. Nếu lại còn mạo phạm đến cha mẹ người thì gọi 

là đại ác khẩu; tương lai sẽ mắc quả báo súc sanh. Ðã thọ Phật giới thì nên 

cẩn thận chớ phạm. 

Keo tham là mình chẳng chịu thí của cải của mình cho người thì gọi là keo. 

Ðối với của cải của người ta chỉ muốn đoạt về mình thì gọi là tham. 

Nóng  giận  là  giận  dữ:  Thấy  người  đạt  được  điều  gì  thì  lo  buồn  phẫn  nộ; 

Thấy người bị mất mát, lòng khoan khoái sung sướng. [Nóng giận] cũng có 

nghĩa là phô phang thế lực, khinh rẻ cả người lẫn vật. 

Tà kiến còn gọi là Si: Chẳng tin làm lành được phước, làm ác mắc tội; nói là 

không có nhân quả, chẳng có đời sau; khinh  miệt hiền thánh, hủy kinh giáo 

của Phật. 

Thập Thiện này bao gồm hết thảy mọi sự. Nếu có thể tuân hành Thập Thiện 

thì không ác chi chẳng dứt được, không điều lành chi chẳng tu. Tôi sợ kẻ sơ 

tâm chẳng thể hiểu rõ nên nay nêu đại lược hai việc: 



a.  Một  là  nên  hiếu  thuận  phụ  mẫu,  chẳng  trái,  chẳng  nghịch,  thuận  chiều 

uyển chuyển, khuyên cho cha  mẹ  nhập  đạo, bỏ  mặn ăn chay,  trì  giới,  niệm 

Phật, cầu sanh Tây phương liễu thoát sanh tử. Nếu cha mẹ tin nhận thì không 

điều lành nào lớn hơn nữa! 

Nếu như cha mẹ nhất quyết chẳng làm theo thì cũng chớ ép buộc làm vì sẽ 

mất đạo Hiếu; chỉ nên đối trước Phật thay cha mẹ sám hối tội lỗi; đó mới là 

điều  nên  làm. Với anh em  thời  hết  dạ;  với  vợ chồng thời tận kính;  với con 

cái thời cực lực giáo huấn khiến chúng tốt lành. Cẩn thận chớ kiêu hãnh quá 

đáng đến nỗi thành sai trái. Ðối với xóm giềng làng xóm nên hòa mục, nhún 

nhường. Vì họ nói nhân quả, thiện ác khiến họ đổi ác, hướng lành. Ðối với 

bằng hữu thời tận tín; với tôi tớ thì từ ái. Ðối với việc công cũng tận tâm hết 

sức như làm việc tư. Hễ thấy người quen biết thì nếu như gặp cha bèn nói về 

lòng từ; gặp con liền nói về hiếu. 

b.  Về  làm  ăn  thì  dẫu  đó  vốn  là  chuyện  cầu  lợi  nhưng  cũng  chẳng  nên  tăng 

giá, gạt gẫm người khác. 

Nếu phong  hóa này được thạnh  hành ở  một làng,  một ấp thời tiêu được cái 

họa loạn chưa nảy mầm, đến nỗi hình phạt thành ra vô dụng thì có thể nói là 

ngoài đồng tận trung, trong nhà tận chánh vậy. 



---o0o--- 

 52. Lời khuyên chơn thành về việc tránh sát sanh  

Nhân  có  các  thiện  tín  đề  xướng  phóng  sanh,  gìn  tiếc  thân  mạng  nhằm  vãn 

hồi sát kiếp; kẻ chẳng chấp nhận liền đến cật vấn rằng: 

“Kìa  những  kẻ  góa  bụa,  cô  độc,  bần  cùng,  hoạn  nạn  đâu  đâu  cũng  có,  sao 

chẳng  chu  cấp?  Lại  cứ  miệt  mài  cứu  giúp  giống  dị  loại  chẳng  liên  quan  gì 

đến mình? Há chẳng phải là lầm lạc đối với những điều hoãn, gấp, nặng, nhẹ 

như vậy hay sao?” 

Ðáp: 

Ông chưa hiểu duyên do đức Như Lai dạy người tránh giết hại, phóng sanh. 

Ðó  là  vì  người,  vật  dẫu  khác  nhưng  Phật  tánh  vốn  đồng.  Loài  vật  vì  ác 

nghiệp  nên  bị  luân  hồi  trong  dị  loại;  ta  do  nghiệp  lành  nên  may  mắn  được 

làm  thân  người.  Nếu  chẳng  biết  xót  thương  cứ  mặc  tình  ăn  nuốt  thì  đến  

ngày nào đó ta hết phước mà tội chúng đã hết thì khó tránh khỏi phải đền trả 

từ đầu nhằm thỏa mãn miệng, bụng của chúng. 

Phải biết rằng đại kiếp đao binh đều do sát nghiệp đời trước cảm thành. Nếu 

không có sát nghiệp thì dù thân mình có gặp phải giặc cướp, chúng cũng sẽ 

khởi tâm lành nên mình chẳng bị tru lục. 

Vả lại, đối với các thứ tai vạ ngang trái như: ôn dịch, nước, lửa, nếu giới sát, 

phóng sanh thì ít bị mắc phải. Bởi thế, ta biết được rằng: bảo vệ sanh  mạng 

chính  là tự bảo  hộ  mình. Tránh  giết thì  mới khỏi bị trời  giết, quỷ thần  giết, 

đạo tặc giết, các thứ đến báo oán giết. 

Ðối  với  những kẻ  góa bụa, cô độc, bần cùng,  hoạn  nạn cũng đều  tùy phận, 

tùy sức để chu cấp cho, chứ đâu có phải là người giới sát, phóng sanh tuyệt 

chẳng  hề  làm  công  đức  ấy?  Mà  những  người  góa  bụa  ấy  tuy  thật  rất  đáng 

thương, nhưng còn chưa đến nỗi lâm vào tử địa. Ðối với loài vật chẳng cứu 

chuộc  mạng,  đành  lòng  đứng  nhìn  chúng  bị  lên  chảo,  lên  thớt  để  thỏa  mãn 

cái miệng, cái bụng ư? 

Người ấy lại nói: “Loài vật vô tận, thả được bao nhiêu?” 

Ðáp: 

- Ông phải biết là một việc phóng sanh thật ra là để mọi người phát khởi tâm 

lành tối thắng giữ gìn sanh mạng loài vật. Cốt là ở ý niệm thôi không giết hại 

nữa,  trong  tâm  thương  xót  chẳng  nỡ  ăn  nuốt.  Nếu  đã  chẳng  ăn  nuốt  thì  sẽ 

thôi không bắt bớ;  mặc cho  hết thảy  loài  vật trên cạn, dưới  nước tự tại bay 

chạy,  bơi  lội  trong  chỗ  sống  của  chúng.  Thành  thử,  chẳng  phóng  sanh  mà 

phóng  sanh  khắp  cả.  Há  chẳng  phải  là  cả  thiên  hạ  trở  thành  một  cảnh  hay 

không? 

Giả sử, chẳng thể khiến cho ai  nấy cũng đều được  như vậy thì  nếu dẫu chỉ 

một người chẳng đành ăn thịt là vô lượng sanh mạng trên cạn, dưới nước đã 

khỏi bị giết chóc. Huống hồ là trên đời chẳng phải là chỉ có duy nhất người 

chẳng ăn thịt đó ư! 

Giới Sát lại còn là để dứt sạch cái nhân góa bụa, cô độc, bần cùng, hoạn nạn 

của hết thảy người trong hiện tại lẫn vị lai, khiến họ được hưởng cái duyên 

trường  thọ  vô  bịnh,  phú  quí,  an  vui,  cha  con  đoàn  viên,  vợ  chồng  giai  lão. 

Ðấy chính là đã sắp sẵn cái hạnh cứu giúp trọn khắp khiến cho vị lai đời đời, 

kiếp kiếp, ai nấy trọn chẳng bị các khổ: góa bụa, cô độc, hưởng cái vui sống 

lâu,  giàu có... há chẳng phải  là toàn  nước được hưởng phúc  hay chăng? Có 

nên bỏ lỡ không? Ông hãy nghĩ kỹ! 

Việc kiêng giết hại, phóng sanh xét đến rốt ráo thì là vì loài người, chứ nào 

phải chỉ nhằm lợi lạc cho loài vật mà ông cho là điên đảo nơi sự hoãn, gấp, 

nặng, nhẹ vậy! 

Ðức lớn của trời đất gọi là Sanh. Ðạo lớn của Như Lai là Từ. Người, vật tuy 

khác  nhưng  tâm  tánh  giống  nhau.  Ðối  với  cả  phàm  trần  ba  thừa,  sáu  nẻo, 

Như Lai đều  xem  như con  một. Vì cớ sao? Vì tất cả đều sẵn  đủ Phật tánh, 

đều có thể thành Phật. 

Hãy khoan bàn tới ba cõi; lục phàm là thiên, nhân, a tu la, súc sanh, ngạ quỷ 

và địa ngục, tuy là cao thấp khác biệt rất xa, khổ vui sai khác, nhưng đều là 

[những kẻ] chưa đoạn được hoặc nghiệp, chưa thoát khỏi sanh tử. Phước trời 

nếu  hết  liền bị đọa  xuống; tội trong địa  ngục  nếu tiêu bèn  lại sanh  lên,  như 

thể bánh xe lăn lần lượt lên cao, xuống thấp. 

Nay  ta  may  được  thân  người,  lẽ  ra  phải  nên  sắp  bày  phương  cách  chu  đáo 

nhằm  giữ  gìn tiếc thương  mạng  loài  vật thì  mới  hợp  với đức  hiếu sanh của 

trời đất, thể hiện lòng nhân trắc ẩn trong tâm ta. Ðó là vì các loài vật với ta 

cùng  sanh  trong  khoảng  trời  đất,  cùng  hưởng  sự  dưỡng  dục  của  trời  đất, 

cùng biết tham  sống, cùng biết sợ chết. 

Ðối  với  xương  khô,  kẻ  nhân  còn  vơ  lấy  đem  chôn;  đối  với  cỏ  cây  còn  để 

mọc dài chẳng chặt; huống hồ là chỉ vì để ngon miệng, sướng bụng mà đành 

bắt các loài vật trên cạn, dưới nước phải chịu cái khổ dao cắt, nấu, chiên hay 

sao? 

Nên biết là từ vô thỉ đến nay, các loài vật ấy cũng đã từng ở vào địa vị tôn 

quý, oai quyền  hiển  hách  nhưng chẳng biết  mượn oai quyền để  vun bồi cái 

đức; ngược lại, họ cậy oai quyền tạo nghiệp khiến cho ác nghiệp chất chồng, 

đọa  trong  dị  loại:  miệng  chẳng  nói  được,  tâm  không  trí  lự,  thân  không  kỹ 

thuật. Mắc phải  nạn ấy thì dẫu thịt mềm bị  [kẻ khác] cưỡng ăn,  nhưng oán 

hận tích kết lại khiến cho đời đời kiếp kiếp luôn nghĩ đến chuyện báo oán. 

Người nào nếu đã chẳng nghĩ đến nỗi khổ bị giết hại của các loài vật thì há 

chẳng sợ cái oán nghiệp thâm kết, thường bị chúng giết hại lại hay sao? Lại 

cũng chẳng sợ do  vì  mình  tàn  hại  loài  vật, trời sẽ đoạt phước thọ của  mình 

ư? 

Nếu  ai  mong  muốn  quyến  thuộc  quây  quần,  thọ  mạng  dài  lâu,  thân  tâm  an 

lạc,  các  duyên  như  ý  thì  phải  nên  phát  lòng  đại  bi,  hành  hạnh  phóng  sanh 

khiến cho trời đất, quỷ thần đều xót thương tấm lòng thành thật thương yêu 

loài vật của ta thì những điều ta mong muốn mới sẽ đạt được. 

Nếu cứ cậy mình có tiền tài, mình sẵn trí lực rồi bày đủ các cách bắt lấy loài 

vật cốt sao thỏa thuê miệng, dạ của mình, chẳng đếm xỉa nỗi thống khổ của 

chúng; há có còn đáng coi là người cùng đứng chung với trời, đất thành tam 

tài chăng? 

Ta cùng bọn chúng cùng ở trong sanh tử, từ vô thỉ đến nay chắc chắn chúng 

đã từng là cha mẹ, anh em, thê thiếp, con cái của ta; ta cũng đều từng là cha 

mẹ, anh em, thê thiếp, con cái của chúng. Bọn chúng cũng từng ở trong loài 

người hoặc trong dị loại, đều bị ta giết; ta cũng đều hoặc ở trong loài người 

hoặc trong dị  loại, đều bị chúng  giết;  làm  kẻ thân,  người oán, sanh ra  nhau 

hay giết nhau. 

Lặng  im  mà  nghĩ, thẹn chẳng  muốn sanh.  Chóng  gấp cải đổi còn e quá trễ; 

huống là cam đành giữ thói cũ, chấp mãi ý tưởng mê muội: trời sanh ra các 

loài khác là để cho con người ăn uống! 



---o0o--- 

 53. Lược giải về Tam Chuyển Tứ Ðế Pháp Luân  

Trước tiên,  nói  về tướng chuyển, tức  là: đây  là  Khổ, tánh  bức  bách; đây  là 

Tập, tánh chiêu cảm; đây là Diệt, tánh có thể chứng; đây là Ðạo, tánh có thể 

tu. 

Hai  là khuyên  tu chuyển, tức  là: đây  là  Khổ, ông  nên biết; đây  là  Tập, ông 

nên đoạn; đây là Diệt, ông nên chứng; đây là Ðạo, ông nên tu. 

Ba  là  chứng  chuyển,  tức  là:  đây  là  Khổ,  ta  đã  biết;  đây  là  Tập,  ta  đã  đoạn; 

đây là Diệt, ta đã chứng; đây là Ðạo, ta đã tu. 

Khuyên người niệm Phật cầu sanh Tây phương chỉ cốt ở chỗ giản minh, trực 

tiếp, chẳng cần phải dẫn rộng pháp môn Tứ Ðế, nhưng vì muốn chỉ bày rõ về 

2 phương diện tự lực và Phật lực, hai thứ rốt ráo sanh tử khó và dễ nên đặc 

biệt lấy Tứ Ðế làm luận cứ so sánh. Khi đã hiểu được nghĩa này thì có còn 

đành chịu bỏ Phật lực để chuyên cậy vào tự lực hay chăng? Ở đây, chỉ lược 

giải ý nghĩa; trong phần so sánh sẽ giảng thêm khi giải thích ý nghĩa. 

Tam Chuyển Tứ Ðế pháp luân đây là do lúc Phật mới thành Chánh Giác, nơi 

vườn Lộc Dã, đức Phật vì các ông Kiều Trần Như - bọn họ là những người 

theo  Phật  đi  tu  như:  Át  Bệ,  Bạt  Ðề,  Thập  Lực  Ca  Diếp,  Câu  Lợi  -  mà  nói 

pháp môn này. Những người đó nghe xong đều đắc quả A La Hán. Khi ấy, 

Tăng bảo hiện hữu trong thế gian. 

Tứ  Ðế  là  bốn  pháp  Khổ,  Tập,  Diệt  và  Ðạo;  bốn  pháp  thảy  đều  chơn  thật 

chẳng dối, trọn chẳng có lầm lạc. 

Chuyển nghĩa là xoay vần truyền thọ. 

Luân là ví dụ. Ví như trong đời, bánh xe hay nghiến nát hoặc vận tải các vật. 

Phật dùng pháp này giảng cho chúng sanh; chúng sanh tu tập theo đó liền có 

thể phá trừ phiền não hoặc nghiệp; ấy là nghĩa Nghiến Nát. Khi hoặc nghiệp 

đã phá thì liền có thể tự chứng lý chơn thật bất sanh bất diệt Niết Bàn, đấy là 

nghĩa Chuyên Chở. 

Do những nghĩa ấy nên gọi là Pháp Luân. 

a.  Trước  hết,  giảng  về  Tướng  Chuyển,  nghĩa  là  chỉ  bày  tánh  tướng  của  Tứ 

Ðế như thế nào để biết lợi hại, hầu quyết định lấy hay bỏ. 

Trong  câu  “Ðây  là  Khổ,  tướng  bức  bách”: chữ “đây”  chính  là  chữ  chỉ  cho 

cái khổ quả đang chịu; nghĩa là: cái chánh báo sắc thân này cùng với y báo 

quốc độ. 

Nếu nói về phương diện sắc thân thì cứ hễ có sắc thân này ắt phải có sanh, 

lão, bịnh, tử, khổ vì thương yêu mà phải xa lìa, khổ vì oán ghét phải gặp gỡ, 

khổ  vì  cầu  mà  chẳng  được,  khổ  vì  năm  ấm  lừng  lẫy,  tức  là  tám  điều  khổ. 

Tám điều khổ này dù phú quí hay bần tiện ai nấy đều cùng có. 

Ngoài  ra,  do  nghiệp  báo  nên  mỗi  người  còn  phải  cảm  lấy  những  cái  khổ 

riêng  biệt.  Do  các  khổ  ấy  bức  bách  phiền  loạn  cả  thân  lẫn  tâm  nên  cả  một 

đời người chẳng được tự tại. 

Trong câu  ‘Ðây là Tập, tánh chiêu cảm’, chữ “đây” chỉ cho cả hai thứ: Kiến 

Hoặc và Tư Hoặc. Hai thứ hoặc này chính là căn bổn sanh tử, danh tướng rất 

nhiều, chẳng thể nói trọn. 

Nói  vắn  tắt,  Kiến  Hoặc  và  Tư  Hoặc  chính  là  tham  sân  si  do  thấy  cảnh  mà 

khởi  lên  cũng  như tham  sân  si  tự khởi  lên  tuy  không  thấy  cảnh.  Phiền  não 

tuy nhiều nhưng chẳng ngoài ba thứ tham, sân, si. 

Tập có nghĩa là tụ tập. Do  vì có hai thứ Hoặc ấy nên có thể tụ tập  hết thảy 

phiền  não,  chiêu  cảm  hết  thảy  khổ  báo.  Do  khởi  các  tâm  thiện,  ác  nên  liền 

tạo các nghiệp thiện, ác... Có nghiệp thời ắt phải chịu báo cho nên mãi luân 

hồi  trong  đường  thiện,  ác  nơi  tam  đồ,  lục  đạo;  muôn  kiếp  chẳng  thoát  ra 

được. 

Trong câu  “Ðây là Diệt, tánh chứng được”, chữ “đây” chỉ cho việc diệt cái 

Khổ  và  Tập  vừa  nói  ở  trên,  đạt  được  lý  thể  Bất  Sanh  Bất  Diệt.  Do  tu  đạo 

Giới,  Ðịnh,  Huệ  nên  dứt  được  cái  nhân  sanh  tử  là  tham,  sân,  si.  Do  đấy, 

chẳng còn phải chịu quả khổ luân hồi sanh tử nữa, chứng được Niết Bàn bất 

sanh, bất diệt. Vì thế, gọi là Diệt. 

Diệt là không. Ðã chẳng có sanh thì sẽ cũng chẳng có diệt; bất sanh bất diệt 

mà cưỡng gọi là Diệt. 

Ví  như  mây, sương  mù che  lấp  hư không;  một cơn  gió  mạnh  nổi  lên khiến 

mây mù bị tiêu trừ, hư không sẵn có nhân đấy sẽ hiển hiện. Lúc mây mù che 

ngăn, hư không vốn chẳng hề diệt. Lúc mây mù tan, hư không vốn chẳng hề 

sanh. Bổn thể của hư không là luôn thường hằng bất biến. Tướng sáng, tối, 

thông, tắc thật là cách biệt nghìn trùng. Hiểu rõ điều này rồi  mà chẳng phát 

tâm tu đạo để chứng Diệt thì thật chẳng đúng vậy. 

Lý ấy ai cũng có đủ, nếu chịu tu đạo thì không có ai là chẳng đạt được; bởi 

thế mới nói là “tánh có thể chứng”. 

Trong câu  “Ðây là đạo, tánh có thể  tu”, chữ “đây” chỉ Giới  - Ðịnh - Huệ. 

Phật  pháp  tuy  là  vô  lượng  vô  biên  nhưng  hoàn  toàn  nằm  gọn  trong  ba  thứ 

Giới, Ðịnh, Huệ. 

Ðạo có nghĩa là thông đạt; tức là: dựa vào Giới, Ðịnh, Huệ này mà tu thì ắt 

sẽ có thể đoạn được cái nhân sanh tử là tham, sân, si, chẳng thọ cái quả sanh 

tử luân hồi trong tam đồ, lục đạo, đích thân đạt được Niết Bàn bất sanh, bất 

diệt vốn sẵn có trong tự tâm. 

Nhưng tâm ta cũng vốn sẵn đủ đạo Giới, Ðịnh, Huệ này; chứ chẳng phải là 

chẳng tu thì ta tuyệt nhiên chẳng có; còn nếu tu thì Giới Ðịnh Huệ ấy cũng 

chẳng phải từ bên ngoài đến. Bởi vậy mới nói là “tánh có thể tu”  

Bốn pháp này đều trước hết nêu lên cái quả, sau mới trình bày cái nhân. Khổ 

là quả của Tập; Tập là nhân của Khổ. Diệt là quả của Ðạo; Ðạo là nhân của 

Diệt. 

Nói như vậy là để cho biết Khổ mà đoạn Tập, hâm mộ Diệt nên tu Ðạo vậy. 

b.  Thứ  hai,  Khuyên  Tu  Chuyển  là  đã  biết  tánh  tướng,  lợi  hại;  nhưng  nếu 

chẳng chơn thật tu trì thì chẳng thể đạt được lợi ích ấy, xa rời khỏi  họa  hại 

đó  nên  Phật  khuyên  rằng:  “Ðây  là  Khổ  ông  nên  biết;  đây  là  Tập,  ông  nên 

 đoạn; đây  là Diệt, ông nên chứng; đây là  Ðạo, ông nên tu”.  Muốn  rời khổ 

quả  thì  trước  hết  phải  đoạn  Tập  nhân;  muốn  chứng  Diệt  lý  thì  phải  tu  đạo 

phẩm trước. 

c. Ba là Tác Chứng Chuyển. Trước khi chư Phật xuất thế, không hề có giáo 

nghĩa này; nay đức Phật nói ra sợ có kẻ hoài nghi nên ngài nêu ra điều chính 

mình đã trải qua để  làm chứng cứ, bèn  nói  là: ‘Ðây là Khổ, ta  đã biết. Ðây 

 làTập, ta đã dứt. Ðây là Diệt, ta đã chứng. Ðây là Ðạo, ta đã tu” . 

Muốn biết con đường dưới núi, cần phải hỏi người qua lại; Phật là người qua 

lại,  lời  ngài  nhất định đáng  nên tuân  theo. Vì thế,  năm  người  nghe  [khi ấy] 

đều chứng quả A La Hán. Năm người này đều do vì túc căn đã chín, lại thêm 

được oai thần của Phật gia bị nên mới được như thế. 

Nếu căn cứ trên đa số  tùy ý đắc chứng mà luận thì sự chứng đắc khó, dễ sai 

khác rất lớn: 

Bậc Sơ Quả đã đoạn kiến hoặc, còn phải bảy lần sanh lên trời, bảy lần trở lại 

nhân gian rồi mới chứng Tứ Quả. 

Nhị  Quả  một  lần  sanh  thiên,  một  lần  sanh  trong  nhân  gian  mới  chứng  Tứ 

Quả. 

Tam Quả sanh khắp trong năm cõi Bất Hoàn Thiên rồi chứng Tứ Quả, hoặc 

sanh trong hết thảy các cõi trời Tứ Không. 

Thời  gian thọ sanh ấy chẳng thể  tính đếm  dễ dàng. Sơ Quả, Nhị Quả, Tam 

Quả tuy phải tốn thời gian lâu xa như thế mà vẫn chưa đoạn được kiến hoặc. 

Tuy khó khăn bội phần ngần ấy nhưng quả A La Hán vẫn còn thuộc về Tiểu 

Thừa,  đạt  đến  địa  vị  Bồ  Tát còn  phải  lâu  xa  hơn  nữa.  Nếu  có  thể  hồi  Tiểu 

hướng  Ðại  thì  mới  vào  được  Bồ  Tát  vị,  tấn  tu  dần  dần  cho  đến  khi  thành 

Phật. 

Ðây là xét về  mặt nương vào Giới, Ðịnh, Huệ của tự lực để liễu thoát sanh 

tử,  thật  là  khó  khăn,  thật  khó  như  lên  trời.  Vì  thế,  Như  Lai  đặc  biệt  mở  ra 

một pháp môn Tín, Nguyện, Niệm Phật Cầu Sanh Tịnh Ðộ để hàng Bồ Tát 

chứng Ðẳng Giác lẫn phàm phu gây tạo ác nghiệp cùng ngay trong hiện đời 

được vãng sanh Tây phương. 

Xét  theo  giáo  lý  phổ  thông  mà  luận,  phàm  phu  đủ  cả  hoặc  nghiệp,  tuyệt 

chẳng  có  cơ  hội  dứt  hết  sanh  tử;  nhưng  chỉ  có  pháp  môn  Tịnh  Ðộ:  nếu  đủ 

lòng  tin  chơn  thật,  nguyện  thiết  tha,  thành  tâm  trì  Phật  hiệu  thì  liền  có  thể 

nương  nhờ  Phật  từ  lực,  mang  nghiệp  đi  vãng  sanh.  Một  phen  được  vãng 

sanh thì chẳng còn có hoặc nghiệp nữa vì Tây phương cảnh duyên thù thắng 

như  lò  luyện  lớn,  một  nhúm  tuyết  chưa  rớt  đến  bên  trong  đã  bị  tiêu  mất, 

cũng như kiếp hỏa đốt sạch thế giới, tìm tro còn chẳng được. Cả ba thứ: Phật 

lực, Pháp lực, Chúng Sanh Tâm lực đều chẳng thể nghĩ bàn. 

Vì thế, chỉ có mỗi pháp môn này là có thể ban cho lợi ích đặc biệt. Phải nên 

biết  rằng  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  chính  là  pháp  môn  thành  thỉ  thành  chung  vô 

thượng  của  mười  phương  tam  thế  hết  thảy  chư  Phật:  trên  thành  Phật  đạo, 

dưới độ chúng sanh. 

Ðời lắm kẻ quen thói chẳng suy xét kỹ, cứ cho là đây chỉ là pháp môn đặt ra 

cho bọn ngu phu, ngu phụ, còn mình là bậc thượng sĩ tự tại nên chẳng chịu 

thuận  tu  tập  theo,  đành  nhường  cho  kẻ  ngu  phu,  ngu  phụ  nương  nhờ  vào 

Phật  lực  được  vãng  sanh  Tây  phương  liễu  sanh  thoát  tử,  siêu  phàm  nhập 

thánh. 

Còn  bậc  trí  tự  lực  thì  trí  lực  chẳng  thể  đối  phó  nổi  hoặc  nghiệp;  khi  hoặc 

nghiệp  chưa  hết  thì  chẳng  thể  tránh  khỏi  thọ  sanh  trong  tam  đồ,  lục  đạo. 

Ðem so tam đồ,  lục đạo  với kẻ  hạ  hạ phẩm  vãng sanh  Tịnh Ðộ thì  đã khác 

nhau một trời một vực, huống hồ là so với bậc thượng thượng phẩm! 

Kẻ ngu phụ, ngu phụ đáng bị xem thường, nhưng há có nên xem thường kẻ 

ngu phu, ngu phụ niệm Phật cầu sanh Tây phương hay chăng? Xem thường 

họ  tức  là  xem  thường  pháp  phổ  độ  trên  là  thánh,  dưới  là  phàm  của  mười 

phương  chư Phật!  Tự  mình  lầm,  lại  làm  người  khác  lầm  lạc  rất  lớn,  chẳng 

đáng sợ lắm thay, chẳng đáng hãi lắm thay! 

  

---o0o--- 

 54. Lược giải về Tứ Liệu Giản (tức Tịnh Ðộ Quyết Nghi luận) 



Thuốc  không  quý  tiện,  thuốc  trị  lành  bịnh  là  thuốc  hay.  Pháp  không  hơn, 

kém, pháp khế hợp căn cơ là diệu. 

Thuở  xưa, căn tánh con  người thù thắng, tri thức  như rừng,  hễ tu  một pháp 

liền  đều  có  thể  chứng  đạo.  Người  đời  nay,  căn  tánh  kém  cỏi,  tri  thức  hiếm 

hoi, nếu bỏ Tịnh Ðộ thì chẳng nhờ vào đâu để được giải thoát. 

Tôi  tự  thẹn  nhiều  đời,  nhiều  kiếp,  ít  gieo  căn  lành,  phước  mỏng,  huệ  cạn, 

chướng  nặng,  nghiệp  sâu;  lúc  đang  cầu  học  hỏi  lại  chẳng  gặp  thiện  hữu, 

chưa  được  nghe  đạo  truyền  tân 9 của  thánh  hiền,  lậm  cái  độc  của  Hàn, 

Âu 10 phế  Phật.  Học  vấn  chưa  thành,  nghiệp  lực  đã  hiện  ra  trước.  Từ  đấy, 

bệnh nặng cả mấy năm, chẳng làm gì được. 

Nghĩ kỹ thiên địa quỷ thần chiếu soi như thế, cổ kim thánh hiền đông nhiều 

đến  thế,  huống  chi  là  Phật  vốn  tự  chẳng  có  quyền  lực  để  ép  người  thuận 

theo;  ắt  là  nhờ  vào  vua  thánh,  tôi  hiền  hộ  trì  nên  đạo  Phật  mới  có  thể  lưu 

truyền khắp thiên hạ vậy. 

Nếu quả thật đúng như lời họ Hàn, họ Âu: Phật pháp trái nghịch thánh đạo, 

tổn hại Trung Quốc thì chẳng những riêng vua thánh, tôi hiền xưa nay chẳng 

dung thứ cho Phật pháp tồn tại nơi đời mà thiên, địa, quỷ thần cũng tru diệt 

chẳng còn sót từ lâu rồi; nào phải đợi Âu, Hàn dùng lời hư vọng để bác bỏ 

nữa! 

Ðạo quân tử nói trong sách Trung Dung, kẻ ngu phu, ngu phụ còn có thể biết 

được, hành được; còn  như cái đạo đạt đến  mức cùng cực thì  ngay cả thánh 

nhân cũng có điều chẳng hay biết, chẳng lãnh hội nổi. Ông Âu, ông Hàn tuy 

hiền,  nhưng  còn  kém  xa  thánh  nhân  rất  nhiều  thì  làm  sao  biết  được  những 

điều thánh nhân còn chẳng biết chẳng hay! Phật pháp nào có phải là pháp mà 

phàm tình, trí thế gian suy lường được nổi. 

Tôi  bèn  nhanh  chóng  sửa  đổi  tâm  trước,  xuất  gia  làm  Tăng,  tự  lượng  sức 

mình: nếu chẳng nương vào sức thệ nguyện của đức Như Lai thì quyết khó 

có thể ngay trong đời này thoát khỏi sanh tử. Từ ấy, chỉ niệm Phật, chỉ cầu 

Tịnh Ðộ. 

Từ nhiều năm qua, tôi đã lạm dự vào chốn giảng pháp, nhiều phen tham vấn 

các bậc Thiền Ðức, chẳng qua  là  muốn phát  minh  Ðệ Nhất Nghĩa Ðế Tịnh 

Ðộ để làm tư lương thượng phẩm vãng sanh  mà thôi. Hận rằng sức lực yếu 

ớt nên  hạnh khó dũng  mãnh;  nhưng tôi tín, nguyện  kiên cố, chẳng phải chỉ 

các sư giảng Thiền trong đời không lay chuyển nổi tôi chút nào mà dẫu cho 

chư Phật hiện thân dạy tu pháp khác, tôi cũng chẳng chịu bỏ pháp này nhận 

lấy pháp khác, trái  nghịch cái tâm ban đầu. Vì túc  nghiệp  gây chướng  ngại 

nên tôi trọn chưa đạt được nhất tâm bất loạn để đích thân chứng được Niệm 

Phật Tam Muội, thẹn thùng vô kể. 

Một ngày nọ có một Thượng Tọa, học Thiền tông đã lâu, kiêm thông giáo lý, 

mắt  xem  bốn  biển  rỗng không,  thề chứng  Nhất Thừa,  noi  gương  Thiện Tài 

tham học khắp các tri thức, đến Loa Sơn gõ cửa thất tôi. 

Khi ấy, tôi vừa xem tập Di Ðà Yếu Giải thấy văn sâu lý thẳm, chẳng tiện cho 

kẻ sơ cơ, mông muội nên muốn thâu thập những giáo lý của tông Thiên Thai 

để viết lời giải thích, ngõ hầu giúp bậc sơ học dễ bề tiến tu, chứ chẳng dám 

bắt chước cổ đức hoằng xiển đạo mầu mà chỉ toan tạo thắng duyên cho hậu 

học. Mừng có vị Thượng Tọa ấy đến nên tôi liền tặng ông ta một cuốn Yếu 

Giải, rồi thuật ý muốn viết lời giải thích. Nhân đấy, Thượng Tọa bảo tôi: 

- Một cuốn Yếu Giải tôi trước đã từng xem, thấy trong ấy viết rằng:  “Tạng 

 sâu  Hoa  Nghiêm,  cốt  tủy  kín  nhiệm  của  Pháp  Hoa,  tâm  yếu  của  hết  thảy 

 chư  Phật,  kim  chỉ  nam  cho  vạn  hạnh  của  Bồ  Tát  đều  chẳng  ra  khỏi  kinh 

 này”.  Như  vậy  là  chẳng  phải  là  đề  cao  mà  là  chèn  ép  Tông  (Thiền),  Giáo 

(các  tông  phái  khác  như  Hoa  Nghiêm,  Thiên  Thai...),  quá  khen  Tịnh  Ðộ, 

báng chánh pháp luân, khiến chúng sanh nghi lầm! 

Chẳng hiểu đại sư Ngẫu Ích đã có cái học thức thiên cổ hy hữu sao lại không 

trực chỉ  nhân tâm, hoằng dương Chỉ Quán. Trái  lại,  ngài chấp  vào thứ kiến 

giải ấy khiến kẻ ngu phu, ngu phụ dùng đó như bùa hộ thân, chỉ mong hàng 

Tăng, tục trong đời giữ một pháp buông bỏ vạn hạnh; lấy vũng nước, bỏ cả 

biển  rộng,  cùng  bước  vào  nẻo  mê,  vĩnh  viễn  quay  lưng  với  đường  chánh, 

đoạn diệt giống Phật, tội ngập cả trời. 

Muốn báo ân Phật thì trước hết nên hủy diệt sạch sách này, sao ngài còn tính 

viết lời giải thích để giúp cho sách được lưu thông vậy! Tâm giận ngùn ngụt, 

như đối diện cừu thù. 

Tôi đợi cho ông ta bình tĩnh lại, thong thả bảo rằng: 

- Ông coi lời giải thích này của ngài Ngẫu Ích là tội lỗi quá nặng; ấy là chỉ 

biết  ngọn,  nhánh,  chứ  chẳng  biết  đến  cội  gốc,  như  con  chó  khờ  chạy  theo 

hòn đất, như con ngỗng chúa chẳng chọn sữa. 

Phải biết là cái lỗi ấy chẳng do cuốn Yếu Giải này của ngài Ngẫu Ích mà thật 

là  do  Phật  Thích  Ca,  Phật  Di  Ðà,  mười  phương  chư  Phật  và  ba  kinh  Tịnh 

Ðộ, kinh Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, các kinh Ðại Thừa và các vị đại Bồ Tát, tổ 

sư:  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Mã  Minh,  Long  Thọ,  Trí  Giả,  Thiện  Ðạo,  Thanh 

Lương, Vĩnh Minh v.v... 

Nếu ông có thể làm đại pháp vương trừng trị tội ấy thì lời ông sẽ được cả thế 

gian  phụng  hành;  bằng  không  thì  là  kẻ  dân  ngu  nơi  rừng  núi  vọng  xưng 

hoàng đế, tự chế pháp luật, bội phản luật vua: đã chẳng ra gì còn lại bị diệt 

môn tru tộc vậy. Ông nói như thế là báng Phật, báng Pháp, báng Tăng, ngay 

đời này sẽ đọa A Tỳ địa ngục thọ khổ bao kiếp, trọn không có lúc thoát ra. 

Cậy chút phước trong quá khứ, tạo khổ báo muôn đời. Hạng người được tam 

thế chư Phật gọi là đáng thương xót chính là ông vậy. 

Ông ta giật mình, nói: 

-  Thầy  bảo  tội  nơi  đức  Thích  Ca,  Di  Ðà  v.v...  Sao  mà  lại  trái  nghịch  lý 

thường đến như thế? Xin thầy giải thích cho. Nếu lý ấy thật sự thù thắng, tôi 

đâu dám chẳng tuân theo? 

Tôi bảo: 

-  Như  Lai  vì  một  đại  sự  nhân  duyên  nên  xuất  hiện  trong  đời.  Ðại  sự  nhân 

duyên vừa nói đó chính là muốn cho chúng sanh khai, thị, ngộ, nhập tri kiến 

của Phật, thẳng đến khi thành Phật mà thôi; đâu còn có gì khác nữa đâu! 

Khốn nỗi chúng sanh căn tánh có lớn nhỏ, mê có cạn sâu, chẳng thể tỏ bày 

trực tiếp bổn hoài của Phật. Do đó, đức Phật mới thuận theo căn cơ đặt bày 

giáo pháp, đối bịnh phát thuốc, vì lẽ thật mà bày ra phương tiện quyền biến, 

khai quyền hiển thật; [chỉ một pháp] Nhất Thừa mà bèn nói ra các thuyết. 

Giả như có kẻ thiện căn thành thục thì sẽ làm cho họ nhanh chóng lên được 

bờ kia; còn đối với kẻ ác nghiệp sâu dày, sẽ khiến họ dần dần thoát khỏi trần 

lao, rủ  lòng tiếp  dẫn; khéo khuyến  dụ dần dần. Dẫu có dùng các  ví dụ  như 

trời, đất, mẹ cha… cũng chẳng diễn tả nổi chút phần [từ ân của Phật]. 

Hơn nữa, do hết thảy pháp môn đều nhờ vào tự lực. Dẫu là kẻ túc căn thâm 

hậu  triệt  ngộ  tự  tâm,  nhưng  hai  thứ:  kiến  hoặc,  tư  hoặc  vẫn  còn  sót  chút  ít 

chưa hết nên vẫn y như cũ sanh tử trong luân hồi chưa ra được khỏi! 

Huống  hồ  là  kẻ  đã  thọ  thai  ấm,  đối  cảnh  liền  sanh  chấp  trước,  từ  giác  đến 

giác thì  ít  nhưng từ mê vào  mê  lại  nhiều.  Bậc thượng căn còn  như vậy, đối 

với kẻ trung căn, hạ căn còn biết nói sao nữa! 

Ðoạn kiến hoặc giống như cắt dứt dòng sông rộng bốn mươi dặm, huống hồ 

là tư hoặc! Liễu sanh thoát tử há có dễ đâu! 

Do  vậy,  [các  pháp  môn  khác]  chẳng  thể  độ  trọn  ba  căn,  tuyên  dương  bổn 

hoài  của  Phật;  chỉ  có  một  pháp  Niệm  Phật  Cầu  Sanh  Tịnh  Ðộ,  chuyên  cậy 

vào  hoằng  thệ  nguyện  lực  của  Phật  Di  Ðà  là  chẳng  cần  biết  đến  thiện  căn 

thành thục hay chẳng thành thục, ác nghiệp là nặng hay nhẹ; cứ hễ sanh lòng 

tin,  phát  nguyện,  trì  danh  hiệu  Phật  thì  lúc  lâm  chung  sẽ  quyết  định  được 

Phật Di Ðà thùy từ tiếp dẫn, vãng sanh Tịnh Ðộ. Người thiện căn thuần thục 

sẽ nhanh chóng viên thành Phật quả; kẻ ác nghiệp nặng nề cũng được dự vào 

dòng  thánh.  Ðấy  chính  là  đạo  cốt  yếu  để  độ  sanh  của  tam  thế  chư Phật,  là 

pháp mầu nhiệm để thượng thánh lẫn hạ phàm cùng tu. 

Do vậy, các kinh Ðại Thừa đều tuyên bày pháp quan yếu này; lịch đại tổ sư 

không  vị  nào  chẳng  tuân  hành.  Ông  tự  phụ  Thiền,  Giáo,  bảo  xằng  rằng 

hoằng dương Tịnh Ðộ là báng chánh pháp luân, là đoạn diệt giống Phật, đủ 

chứng tỏ ông đã bị ma dựa vào thân, táng tâm bịnh cuồng, nhận mê là giác, 

chỉ chánh bảo tà, là chủng tử địa ngục vậy! 

Trong kiếp xưa, đức Thích Ca, đức Di Ðà từng phát đại thệ nguyện độ thoát 

chúng sanh. Một  vị thì  hiện  nơi  uế độ, dùng cái  uế, dùng điều khổ để chiết 

phục và thúc đẩy chúng sanh tiến tu; một vị an cư Tịnh Ðộ, lấy tịnh, lấy lạc 

để nhiếp thọ hòng đào luyện chúng sanh. 

Ông chỉ biết là ngu phu, ngu phụ vẫn có thể niệm Phật nên đến nỗi miệt thị 

Tịnh  Ðộ,  sao  chẳng  xét  suy:  trong  phẩm  Nhập  Pháp  Giới  của  kinh  Hoa 

Nghiêm, sau khi ngài Thiện Tài đã chứng ngộ gần bằng chư Phật, Phổ Hiền 

Bồ Tát bèn dạy ngài phát mười đại nguyện vương, hồi hướng vãng sanh Tây 

phương  Cực  Lạc  thế  giới,  ngõ  hầu  viên  thành  Phật  quả.  Nhân  đấy,  khuyên 

dạy khắp Hoa Tạng hải chúng hay sao? 

Trong  toàn  thể  Hoa  Tạng  hải  chúng,  chẳng  có  một  ai  là  phàm  phu,  Nhị 

Thừa, mà đều là bậc Pháp Thân Ðại Sĩ ở địa vị bốn mươi mốt cùng phá vô 

minh,  cùng  chứng  pháp  tánh.  Các  ngài  đều  có  thể  nương  vào  bổn  nguyện 

luân mà hiện thân làm Phật trong thế giới không có Phật. 

Hơn nữa, trong biển Hoa Tạng có vô lượng Tịnh Ðộ, nhưng các ngài đều hồi 

hướng  vãng  sanh  Tây  phương  Cực  Lạc  thế  giới  thì  phải  biết  là  Vãng  Sanh 

Cực Lạc chính là huyền môn để thoát khổ, là đường tắt để thành Phật. 

Vì  vậy, tự cổ chí kim, trong  tất cả tùng  lâm  dù  Thiền  hay Giáo, không  nơi 

nào  là  chẳng  sớm  chiều  trì  danh  hiệu  Phật  cầu  sanh  Tây  phương.  Ông  đã 

tham bái khắp các tùng  lâm, ắt  hẳn  hằng  ngày cũng tu tập, thế sao  lại sanh 

hủy báng đến thế! 

Sách  Nho  có  nói:  “Tu  tập  mà  chẳng  xem  xét,  dùng  hằng  ngày  mà  không 

 biết” , há không phải là nói đến hạng người như ông hay sao? 

Hơn nữa, Hoa Nghiêm là vua của các kinh, vua trong Tam Tạng; chẳng tin 

Hoa Nghiêm thì là nhất xiển đề. Dẫu cho chẳng đọa vào A Tỳ ngay khi còn 

sống thì khi báo hết sẽ quyết định rớt vào Vô Gián. 

Tôi  muốn  thoát  khổ  nên  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ,  ông  muốn  được  khổ  nên  hủy 

báng  Hoa  Nghiêm.  Ông  cứ  giữ  cái  chí  của  ông,  tôi  hành  cái  đạo  của  tôi. 

Tướng quân chẳng xuống ngựa, ai nấy tự ruổi theo đường mình. 

Ðạo  đã  khác  thì  chẳng  thể  bàn  luận  được!  Ông  đi  đi,  tôi  chẳng  muốn  trò 

chuyện với ông nữa! 

Ông ta đáp: 

- Ðạo quý ở chỗ hoằng thông, hễ nghi thì cần phải đoạn nghi, sao thầy lại cự 

tuyệt đến thế? Tôi thường nghe Tỳ Lô Giá Na Như Lai ở khắp hết thảy chỗ, 

nơi đức Phật ở gọi là Thường Tịch Quang; chỉ cần chứng được pháp thân thì 

đương xứ chính là Tịch Quang Tịnh Ðộ. Sao lại phải dùng cái tâm sanh diệt 

bỏ Ðông lấy Tây mới coi là được vậy? 

Tôi đáp: 

-  Ông  nói  sao  dễ  dàng  quá!  Tịch  Quang  Tịnh  Ðộ  tuy  chính  là  đương  xứ; 

nhưng nếu chẳng phải là đoạn trí đã đạt đến rốt ráo, đã viên chứng pháp thân 

Tỳ  Lô  thì  chẳng  thể  đích  thân  thọ  dụng  triệt  để  nổi!  Các  địa  vị  như:  Thập 

Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Ðẳng Giác, cả bốn mươi mốt địa vị trong 

Viên Giáo vẫn là phần chứng! 

Nếu  ông  đã  chứng  được  Tỳ  Lô  pháp  thân  thì  nói  đương  xứ  chính  là  Tịch 

Quang cũng chẳng hại gì; còn nếu chưa được như thế thì dẫu có nói đến thức 

ăn cùng tính đếm của cải vẫn chẳng thể tránh khỏi bị chết vì đói lạnh được! 

Ông ta hỏi: 

- Duy tâm Tịnh Ðộ, tự tánh Di Ðà là điều trong Tông môn thường nói chẳng 

lẽ là sai lầm hay sao? 

Tôi nói: 

- Thuyết đó của nhà Thiền chuyên chỉ về lý tánh chứ chẳng bàn đến sự tu. Vì 

sao  vậy?  Nhà  Thiền  muốn  cho  người  ta  trước  hết  biết  đến  cái  lý  phàm, 

thánh, chúng sanh và Phật tu chứng, chẳng dính mắc nhân quả. Sau đấy mới 

y  theo  lý đó  mà phát khởi tu  nhân  hòng chứng  quả, siêu phàm  nhập thánh. 

Ðấy chính là mặt sự: chúng sanh chứng thành Phật đạo. 

Sao ông lẫn lộn sự và lý, tri kiến điên đảo đến thế? Ông lại bảo bỏ Ðông lấy 

Tây là sanh diệt, nhưng chẳng biết chấp Ðông bỏ Tây lại là đoạn diệt. Phàm 

còn  chưa  chứng  Diệu  Giác  thì  có  ai  thoát  khỏi  thủ,  xả?  Ba  a  tăng  kỳ  kiếp 

chọn  lựa  hạnh  nghiệp,  trăm  kiếp  tu  nhân,  thượng  cầu,  hạ  hóa,  đoạn  hoặc 

chứng chơn, có việc gì chẳng phải là thủ xả đâu? 

Phải nên biết là do đức Như Lai muốn cho hết thảy chúng sanh  mau chứng 

đắc  pháp  thân  và  Tịch  Quang,  cho  nên  Phật  mới  đặc  biệt  khuyên  trì  danh 

hiệu Phật, cầu sanh Tây phương vậy! 

Hỏi: 

-  Sách  Hoa  Nghiêm  Hợp  Luận  của  Táo  Bá  Lý  Trưởng  Giả  nhận  định  Tây 

phương  Tịnh  Ðộ  chỉ  [dành  cho]  hàng  phàm  phu  còn  có  một  phần  chấp 

tướng, chưa tin nổi thật lý của Pháp Không. Nếu chuyên ức niệm cõi ấy thì 

tâm sẽ được tịnh  một phần, sẽ được sanh  Tịnh Ðộ. Pháp đó  là Quyền pháp 

chứ chẳng phải Thật pháp; cớ sao Hoa Tạng hải chúng lại cùng nguyện vãng 

sanh? 

Ngài Táo Bá chứng thánh quả ngay trong hiện đời, thần thông trí huệ chẳng 

thể nghĩ bàn; nhất quyết ngài phải là Bồ Tát trong hội Hoa Nghiêm thị hiện 

thì lời ngài nói nhất định chẳng sai lầm quyết chẳng sai lầm! 

Ðáp: 

- Tuy ngài Táo Bá là Bồ Tát thị hiện, nhưng khi ấy kinh Hoa Nghiêm chưa 

được  truyền  đến  [Trung  Hoa]  trọn  vẹn,  ngài  chẳng  dự  đoán  được  nên  mới 

lập thuyết như vậy. 

Xét ra, ngài Táo  Bá tạo  luận  vào  năm  Khai Nguyên đời  vua Ðường  Huyền 

Tông. Sau khi  viết  xong  luận,  ngài  liền  nhập diệt; phải  hơn  năm  mươi  năm 

sau, mãi đến năm Trinh Nguyên thứ mười một đời vua Ðức Tông, vua nước 

Ô Trà ở Thiên Trúc mới dâng bộ Hoa Nguyên Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm 

gồm bốn mươi cuốn bằng Phạn văn. 

Ðến năm Trinh Nguyên thứ mười bốn, kinh mới dịch xong để lưu thông. Ba 

mươi chín quyển trước tương ứng  với phẩm Nhập Pháp Giới  [của bản  Hoa 

Nghiêm]  tám  mươi  cuốn,  nhưng  văn  nghĩa  [trong  bản  Hoa  Nghiêm  bốn 

mươi quyển] có phần tường tận hơn. 

Trong cuốn thứ tám  mươi,  ngài Thiện Tài nương  vào sức oai thần  lực  ngài 

Phổ Hiền, sở chứng đã ngang với đức Phổ Hiền nên ngài Phổ Hiền bèn đọc 

cho nghe bài kệ khen ngợi công đức thắng diệu của Như Lai. Tuy kinh văn 

đến đây đã hết, nhưng chưa có phần kết nên pháp hội vẫn chưa kết thúc. Bởi 

vậy, mới có phẩm Hạnh Nguyện. 

Trong cuốn thứ bốn  mươi,  ngài Phổ  Hiền  dùng  mười đại  nguyện  vương để 

khuyến tấn Thiện Tài và Hoa Tạng hải chúng khiến cho họ hồi hướng vãng 

sanh Tây phương Cực Lạc thế giới; nói xong, Như Lai khen ngợi, đại chúng 

phụng  hành.  [Ðến  đây],  kinh  văn  mới  hoàn  bị.  Vì  lẽ  đó,  cổ  đức  mới  đem 

quyển này đặt nối theo sau tám mươi quyển kia để kẻ hậu học đều được thọ 

trì toàn bộ bản kinh vậy. 

Cổ đức cho rằng  một pháp Niệm Phật Cầu Sanh Tịnh Ðộ chỉ Phật với Phật 

mới biết trọn vẹn, bậc Ðăng Ðịa Bồ Tát còn chẳng biết nổi ít phần, chính là 

ý  này.  Pháp  Tịnh  Ðộ  gồm  tóm  trọn  hết  thảy  bậc  thượng  căn  lợi  khí  chẳng 

còn sót vậy. 

Kinh  Ðại  Tập  dạy:  ‘Ðời  mạt  pháp  ức  ức  kẻ  tu  hành,  hiếm  một  ai  đắc  đạo. 

 Chỉ nương theo pháp Niệm Phật thì mới thoát khỏi sanh tử’;  như vậy, pháp 

Tịnh  Ðộ  cũng  thâu  nhiếp  hết  thảy  thiên  nhân,  lục  đạo  cụ  phược  phàm  phu 

chẳng còn sót gì! 

Ông tin ngài Táo Bá mà chẳng tin phẩm Hạnh Nguyện và kinh Ðại Tập, tức 

là tuân theo cáo thị oai quyền một thuở của quan huyện, trái nghịch sắc chỉ 

của  hoàng  đế  muôn  đời  chẳng  đổi.  Sao  mà  chẳng  biết  tôn,  ty,  khinh,  trọng 

đến như thế ấy! 

Hỏi: 

- Nếu đã là hải chúng thị hiện, sao lại phải đợi có kinh mới biết? 

Ðáp: 

- Hoằng dương Phật pháp thật chẳng phải là việc dễ! Cần phải có chứng cứ 

thì  mới  gây  được  lòng  tin.  Một  bộ  kinh  Hoa  Nghiêm  siêu  việt  các  kinh, 

chẳng thể không có dẫn chứng mà tự lập thuyết được! 

Hỏi: 

- Lúc kinh Niết  Bàn chưa  truyền đến  Trung  Hoa, sao  ngài Ðạo Sanh đã đề 

xướng trước là Nhất Xiển Ðề cũng có Phật tánh. Há có nên bảo là ngài Táo 

Bá chẳng bằng ngài Ðạo Sanh ư? 

Ðáp: 

- Xiển Ðề nguyên là chúng sanh mà hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh thì 

sao  riêng  Xiển  Ðề  lại  chẳng  có?  Bậc  có  trí  thức  đều  có  thể  dự  đoán  được 

điều  này;  còn  chuyện  vãng  sanh  sẽ  viên  mãn  Phật  quả  thì  các  kinh  tuyệt 

chưa tuyên nói, ai dám tự ý xướng xuất nên giáo nghĩa đó? 

Ðiều thứ hai là sự và lý tuyệt đối chẳng  mâu thuẫn nhau nên chẳng thể dẫn 

trường hợp này làm chứng. Còn về sở chứng của hai vị thì chẳng phải điều 

bọn phàm phu thấp sát đất ta biết được nổi, dám đâu hý luận! Phải biết là Bồ 

Tát hoằng pháp hoặc thuận hoặc nghịch, dùng các thứ phương tiện chẳng thể 

nghĩ bàn. Biết đâu ngài Táo Bá thị hiện không biết cốt là để đôn đốc sự tin 

tưởng nơi người đời sau. 

Hỏi: 

- Các sư Thiền tông đa số chê bỏ Tịnh Ðộ, đó là vì lẽ gì? 

Ðáp: 

-  Các  sư  Thiền  tông  chỉ  truyền  Phật  tâm  nên  tất  cả  ngôn  thuyết  đều  quy 

hướng  về  đấy. Ông đã tham  Thiền  nhiều  năm  mà còn chẳng biết  lẽ  này thì 

cái hiểu biết của ông đều là ác tri kiến phá hoại Thiền tông vậy. 

Hỏi: 

- Tôi còn đang là phàm phu sát đất, dám đâu lung lăng. Ðấy thật là lời lẽ của 

chư Tổ, quyết có thể lấy làm bằng chứng. Lục Tổ nói:  “Người Ðông phương 

 tạo  tội  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  phương.  Người  Tây  phương  tạo  tội  niệm 

 Phật  cầu  sanh  cõi  nào?”  Ngài  Triệu  Châu  nói:  “Lão  tăng  niệm  Phật  một 

 tiếng, súc miệng ba ngày”.  Phần nhiều các sư Thiền tông có những câu nói 

thế ấy thì thầy lại bảo sao đây? 

Ðáp: 

- Lục Tổ trực chỉ hướng thượng để cho người ta biết giữ lấy tự tâm, còn ông 

lại  chẻ  văn  giải  nghĩa,  biện  luận  pháp  môn  tu  trì;  đấy  là  coi  cái  yên  của 

người cưỡi lừa chính là cái cằm của người cưỡi, lầm lẫn quá thể! 

Ông phải biết là người ở Tây phương đã hết sạch kiến hoặc và tư hoặc, tiến 

lên phá được trần sa hoặc và vô minh hoặc. Họ chỉ có tấn tu, tuyệt không có 

việc tạo tội. Tổ nói  “kẻ ấy cầu sanh cõi nào?”  là nếu trong lúc ấy  mà chưa 

đoạn được kiến hoặc, tư hoặc thì nương nhờ Phật từ lực, kẻ đới nghiệp vãng 

sanh  sẽ  được  sanh  vào  cõi  Phàm  Thánh  Ðồng  Cư  Tịnh  Ðộ.  Một  phen  đã 

sanh trong cõi kia rồi thì hai hoặc: kiến và tư sẽ triệt để tiêu diệt, giống như 

quăng  miếng tuyết vào lò lửa lớn, tuyết chưa rơi đến nơi đã biến mất. Thân 

cận người đức hạnh thì ý niệm thô lậu sẽ tiêu hết. 

Nếu  như kiến  hoặc,  tư  hoặc  đã  hết  sạch  thì  sẽ  sanh  vào  Phương  Tiện  Hữu 

Dư Tịnh Ðộ; phá được một phần vô minh thì sanh vào Thật Báo Vô Chướng 

Ngại  Tịnh  Ðộ.  Khi  vô  minh  hết  sạch,  phước  huệ  viên  mãn  thì  sẽ  sanh 

Thường Tịch Quang Tịnh Ðộ. Tại cõi này hiện chứng như thế thì tại cõi kia 

tấn tu cũng sẽ như thế. 

Sao ông quá lo họ không có chốn để sanh về để rồi tự chướng mình, chướng 

người,  chẳng  chịu  cầu  sanh?  Nghe  nói  [người  khác]  ăn  bị  mắc  nghẹn  nên 

bèn bỏ cả ăn đến nỗi chết  mất thì đúng là kẻ si trong thiên hạ, ông đừng có 

giống như vậy! 

Ông  chỉ  biết  một  câu  của  ngài  Triệu  Châu : “Một  chữ  Phật,  ta  chẳng  thích 

 nghe”  mà  chẳng  dẫn  luôn  câu  kế  tiếp.  Ông  tăng  hỏi:  “Hòa  thượng  có  vì 

 người không?”  Triệu Châu nói: “Phật, Phật!” 

Ông chỉ muốn căn cứ vào câu  ‘Niệm Phật một tiếng, súc miệng ba ngày’ mà 

chẳng dựa theo câu: “Hòa thượng nhận của cúng dường của đại vương như 

 thế, sẽ dùng gì để báo đáp?”  Triệu Châu nói:  “Niệm Phật”.  

Lại  chẳng  y  theo  câu:  “Tăng  hỏi:  ‘Mười  phương  chư  Phật,  lại  có  thầy 

 chăng?’ Triệu Châu nói: ‘Có’. Hỏi: ‘Thầy của chư Phật là gì?’ Triệu Châu 

 đáp: ‘A Di Ðà Phật, A Di Ðà Phật’.  

Ông bảo phần nhiều các sư Thiền tông nói như thế, nhưng chẳng biết lời đáp 

tương ứng căn cơ được gọi  là cơ phong,  gọi  là chuyển  ngữ.  Hỏi ở  nơi đáp, 

đáp  ở  nơi  hỏi.  Ông  chẳng  biết  phản  chiếu  hồi  quang,  tham  cứu  nơi  chính 

mình,  chỉ  một  bề  nhai  bã  hèm,  chạy  theo  đất  cục,  bao  giờ  mới  thấy  tánh 

được! 

Tôi  xuất  gia  hơn  ba  mươi  năm,  luôn  nghe  chư  Tăng  nhắc  một  câu  “Niệm 

 Phật  súc  miệng  ba  ngày’,  còn  câu  “lấy  Phật,  Phật  để  độ  người”,  “dùng 

 niệm Phật báo ân”, “A Di Ðà Phật là thầy chư Phật”  tuyệt chưa từng nghe 

có ai nhắc đến một lần. 

Ôi! Những câu trên đều cùng từ  một miệng thốt ra, nếu đã cho câu trước là 

thật đáng tin thì câu sau cũng phải là thật đáng tin, cớ sao chỉ chấp nhận lời 

tổn, còn lời ích lại bỏ đi! Một thuận, một chống, tự mâu thuẫn nhau. 

Phàm  lời  nói  của  ngài  Triệu  Châu  đều  quy  về  bổn  phận;  câu  ‘Phật  chẳng 

 thích  nghe’ cùng  câu  ‘Niệm  Phật  báo  ân’ đều  là  chuyển  ngữ.  Nếu  có  thể 

ngay trong những câu đó mà biết được tự tâm thì mới biết rằng đạo của ngài 

Triệu Châu vượt khỏi thường tình, ý nghĩa vượt ngoài ngôn ngữ, thì sẽ siêng 

năng niệm Phật suốt cả ngày còn thấy là chưa đủ vậy! 

Nếu  như  đã  không  được  đích  thân  gặp  ngài  Triệu  Châu  thì  sao  chẳng  lấy 

việc Niệm  Phật  làm sự tu trì,  há có  nên chấp  lấy câu  bác Phật  làm  căn cứ! 

Hễ niệm Phật thì ngay trong đời này sẽ thoát khỏi luân hồi, trong tương lai 

quyết  định  thành  Phật.  Còn  nếu  nương  theo  lời  bác  Phật  thì  là  báng  Phật, 

báng  Pháp,  báng  Tăng;  hiện  đời  tội  nghiệp  chất  như  núi,   phước  huệ  băng 

tiêu,  khi  mạng chung sẽ  vĩnh  viễn đọa  trong  A  Tỳ chịu khổ  nhiều kiếp.  Lẽ 

lợi hại, được mất  như thế ấy thật là một trời, một vực. 

Người đời nay toàn là hạng phước mỏng, huệ cạn, nghiệp nặng, chướng sâu; 

đối với điều được  lợi  ích thì khủng khỉnh  nghe; đối  với điều khiến  mình bị 

tổn hại  lại toàn thân rạp  lạy.  Lời chư Tổ đáp theo căn cơ thảy đều  như thế, 

chẳng phiền phải giải thích cặn kẽ. 

Ông bảo là lời chơn thành của Tổ quyết có thể dùng làm bằng chứng thì sao 

chẳng tuân theo lời ngài Bách Trượng:  “Tu hành thì niệm Phật là ổn đáng!”  

Sao ông cũng lại chẳng tuân những quy củ ngài Bách Trượng đã lập: cầu thọ 

cho vị tăng mắc bệnh, tống tiễn, thiêu hóa vị tăng đã mất, [những quy củ ấy] 

chẳng phải đều là hồi hướng vãng sanh Tịnh Ðộ đó ư? 

Có  nên  bảo  là:  Ngài  Bách  Trượng  chỉ  muốn  cho  kẻ  chết  được  vãng  sanh, 

chứ chẳng muốn kẻ sống cầu sanh hay sao! 

Sao ông chẳng thuận theo tổ thứ mười bốn ở trời Tây là ngài Long Thọ Bồ 

Tát: Như Lai huyền ký Bồ Tát sẽ vãng sanh, khôi phục kinh Hoa Nghiêm từ 

long cung. Ngài tạo nhiều bộ luận để riêng khen ngợi Tây phương như luận 

Tỳ Bà Sa khen ngợi Tịnh Ðộ là đạo dễ tu chóng đến đó ư! 

Sao ông lại chẳng tuân theo tổ thứ mười hai là Mã Minh Bồ Tát: Trong phần 

cuối của luận Khởi Tín, ngài có dạy phương tiện tối thắng khiến người niệm 

Phật cầu sanh Tây phương thường hầu Di Ðà, trọn chẳng thối chuyển? 

Sao ông lại chẳng làm theo Nhị Tổ A Nan, Sơ Tổ Ca Diếp kết tập Tam Tạng 

và các kinh Tịnh Ðộ? 

Nếu  Tịnh  Ðộ  chẳng  đáng  là  pháp,  là  có  hại  cho  đời  thì  các  ngài  há  chẳng 

phân biệt tốt xấu vẫn giữ lại khiến cho hậu thế tạo tội hay sao? 

Thêm  nữa,  các  kinh  Ðại  Thừa  đều  khen  ngợi  Tịnh  Ðộ,  chỉ  có  kinh  Tiểu 

Thừa  là  không  có  lấy  một  chữ  nhắc  đến.  Há  nên  bảo  các  kinh  Ðại  Thừa 

chẳng đáng là pháp sao? 

Hơn nữa, lúc đức Phật nói kinh Di Ðà, sáu phương hằng sa số chư Phật đều 

hiện tướng lưỡi rộng dài khuyên tin kinh này; ông có nên nói là sáu phương 

chư Phật cũng khiến người mắc tội hay sao? 

Nếu như ông bảo chẳng thể không tin các vị Lục Tổ, Triệu Châu... thì cũng 

chẳng  thể  chẳng  tin  các  ngài  Long  Thọ,  Mã  Minh,  A  Nan,  Ca  Diếp,  Thích 

Ca, Di Ðà, sáu phương chư Phật, các kinh Ðại Thừa! Nếu bảo chư Phật, chư 

Tổ, các kinh đều chẳng đáng tin thì sao lại tin lời Lục Tổ, Triệu Châu...? 

Thấy  gần  mà chẳng thấy  xa, biết  nhỏ chẳng  hay  lớn, giống  như kẻ nhà quê 

chỉ  nể  thế  lực  ông  huyện,  chẳng  biết  oai  đức  hoàng  đế;  trẻ  nhỏ  thấy  tiền 

đồng  bèn  chộp  lấy,  gặp  ma  ni  bảo  châu  chẳng  thèm  đoái  hoài.  Ông  lại  có 

biết bài Tứ Liệu Giản của ngài Vĩnh Minh chỉ bày lẽ có không, lợi hại, được 

mất của Thiền và Tịnh hay chăng? 

Ngài Vĩnh Minh  là  hóa thân của Phật Di  Ðà, há  lẽ  nào  ngài đành để  người 

khác  mắc tội báng chánh pháp luân, đành khiến chúng sanh nghi lầm, đoạn 

diệt Phật chủng hay sao? 

Ông ta đáp: 

- Bài  Liệu  Giản  của  ngài  Vĩnh  Minh  quá  chi  ly,  chẳng  đáng  để  làm  khuôn 

phép, vì sao vậy? 

Ông ấy nói:  Có Thiền, có Tịnh Ðộ, ví như cọp mọc sừng, hiện đời làm thầy 

 người, đời sau làm Phật, Tổ.  Nếu đúng như lời ông ta nói thì phần đông các 

Thiền giả hiện tại đều khán câu  Người Niệm Phật Là Ai?  Lại có vị trụ trong 

Niệm Phật Ðường niệm Phật bao năm, họ có đều hiện đời là thầy của người 

ta, kiếp sau liền thành Phật, Tổ đâu? 

Lại nói:  “Không Thiền có Tịnh Ðộ, muôn người tu muôn người đỗ, nếu gặp 

 Phật Di Ðà, lo gì chẳng khai ngộ?”  Nay kẻ ngu phu, ngu phụ chuyên niệm 

danh  hiệu Phật đâu đâu cũng có; chưa thấy  mấy kẻ khi  lâm chung  hiện các 

tướng  lành,  được  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh  Tây  phương.  Bởi  vậy,  tôi  biết  là 

Liệu Giản của ngài Vĩnh Minh là pháp chẳng đầy đủ! 

Tôi nói: 

- Sao ông hấp tấp nuốt trộng quả táo, chẳng nếm mùi vị của nó như thế. Liệu 

Giản của tổ Vĩnh Minh chính là cương tông của Ðại Tạng, là khuôn phép tu 

trì. 

Trước  hết  phải  nhận  thức  đích  xác  thế  nào  là  Thiền,  thế  nào  là  Tịnh?  Thế 

nào là hữu, thế nào là vô? Rồi mới phân tích theo lời văn thì sẽ biết mỗi một 

chữ đều  như trời tạo, đất  dựng, không chữ nào chẳng  xác đáng, không chữ 

nào có thể thay đổi được! 

Trong vòng mươi năm lại đây, tôi thấy lời lẽ các sư giảng Thiền đều giống 

hệt lời của ông, chẳng có chút gì khác. Kiến thức như thế thì đúng là Thiền 

cùng Tịnh Ðộ mỗi ngày một suy tàn. 

Hỏi: - Sao gọi là Thiền, Tịnh cùng với hữu, vô, cúi xin dạy rõ cho! 

Ðáp: 

-  Thiền  chính  là  Chơn  Như  Phật  tánh  vốn  sẵn  có  của  chúng  ta.  Trong  nhà 

Thiền gọi đó là cái “bổn lai diện mục trước lúc cha mẹ chưa sanh ra”; nhưng 

nhà  Thiền  chẳng  nói  rõ  ra,  chính  là  để  người  khác  tham  cứu  tự chứng  ngộ 

lấy  nên  mới  nói  như  vậy.  Ðó  chính  là  tâm  thể  thuần  chơn,  không  năng, 

không sở, tức tịnh, tức chiếu vậy, linh tri ly niệm vậy (Linh tri ly niệm nghĩa 

là trọn chẳng có ý niệm nhưng luôn nhận thức rõ ràng cảnh vật hiện tiền). 

Tịnh  Ðộ  là  tín  nguyện,  trì  danh,  cầu  sanh  Tây  phương,  chứ  chẳng  phải  chỉ 

nói đến Duy Tâm Tịnh Ðộ, Tự Tánh Di Ðà. 

“Có Thiền” là tận sức tham cứu, niệm tịch, tình vong, thấy thấu suốt cái bổn 

lai diện mục trước khi cha mẹ sanh ra, minh tâm kiến tánh. 

“Có Tịnh Ðộ”  là chơn thật phát  Bồ Ðề tâm, sanh tín, phát  nguyện, trì danh 

hiệu Phật, cầu sanh Tây phương. Thiền và Tịnh Ðộ chỉ là ước theo giáo, ước 

theo lý. 

Còn “có Thiền” và “có Tịnh Ðộ” là ước theo căn cơ, ước về tu. 

Về  giáo  lý  thời  hằng  nhiên  như  thế;  Phật  chẳng  thể  tăng,  phàm  chẳng  thể 

giảm. Xét về căn cơ, tu hành thì phải nương vào giáo để khởi hạnh; hành cho 

đến khi chứng ngộ tột cùng lý, sao cho mình thiệt được, thiệt có. 

Hai  điều  ấy  (Thiền  Tịnh  và  Có  Thiền  Có  Tịnh)  xét  về  văn  từ tuy  tương  tự 

nhưng thật ra rất khác nhau, phải suy xét kỹ càng chớ có lẫn lộn. 

Nếu  như tham  Thiền  nhưng chưa  ngộ  hoặc ngộ chưa triệt để  thì đều chẳng 

được gọi là Có Thiền. 

Nếu như niệm Phật nhưng chỉ chấp duy tâm, không có tín, nguyện; hoặc có 

tín  nguyện  nhưng  chẳng  chơn  thành,  thiết  tha,  lơ  lơ  là  là,  làm  cho  lấy  có; 

hoặc  hạnh  tuy  tinh  tấn  nhưng  tâm  mến  luyến  trần  cảnh,  hoặc  cầu  đời  sau 

sanh  trong  nhà  phú  quý  để  hưởng  vui  ngũ  dục,  hoặc  cầu  sanh  lên  trời  để 

hưởng phước lạc cõi trời, hoặc cầu đời sau xuất gia làm Tăng, nghe một ngộ 

cả  ngàn,  được  đại  tổng  trì,  hoằng  dương  pháp  đạo,  phổ  lợi  chúng  sanh  thì 

đều chẳng được gọi là Có Tịnh. 

Hỏi: 

- Xuất gia làm Tăng hoằng pháp lợi sanh lại có lỗi chi mà cũng bị loại trừ? 

Ðáp: 

- Nếu đã đoạn kiến tư hoặc, đã liễu sanh tử, nương theo nguyện Ðại Thừa thị 

hiện  sanh  trong  đời  trược,  thượng  hoằng  hạ  hóa  độ  thoát  chúng  sanh  thì 

được. 

Còn nếu tuy có trí nguyện nhưng chưa đoạn được kiến, tư hoặc thì dẫu cho 

lúc ban đầu thọ sanh chẳng mê, cũng lại khó giữ [không mê] trọn đời, nhiều 

đời. Tuy có thể hoằng pháp nhưng chưa chứng vô sanh,  tình chủng vẫn còn 

nên khi gặp cảnh đối duyên sẽ khó tránh khỏi bị mê hoặc. 

Kẻ  đã  mê  theo  cảnh  mà  còn  có  thể  mau  giác  ngộ  thì  trong  cả  vạn  người 

chẳng có được một, hai; từ mê vào mê, chẳng thể tự độ, trọn kiếp trầm luân 

thì thật là vô số! 

Vì nghĩa ấy, đức Như Lai mới dạy người vãng sanh Tịnh Ðộ, gặp Phật, nghe 

pháp,  chứng  vô  sanh  nhẫn.  Sau  đó,  nương  theo  Phật  từ  lực  và  tâm  nguyện 

của  mình  trở  vào  Sa  Bà  độ  thoát  chúng  sanh.  Ðấy  chính  là  có  tiến  chẳng 

thoái, có được không mất vậy. Chưa đoạn kiến tư hoặc mà trụ trong cõi này 

hoằng pháp thì các tông khác còn chấp nhận, chứ Tịnh Tông dứt khoát ngăn 

cấm. 

Ðời lắm kẻ cho rằng tham Thiền là Có Thiền, niệm Phật là có Tịnh Ðộ; như 

vậy  thì  chẳng  những  đã  không  hiểu  Thiền,  Tịnh  mà  còn  chẳng  hiểu  văn 

nghĩa,  cô  phụ  tấm  lòng  đại  từ bi  của  ngài  Vĩnh  Minh  Cổ  Phật,  cắt  đứt  con 

đường tắt thoát khổ cho hành nhân đời sau. Tự mình lầm, làm người lầm, há 

chẳng là gây hại quá sức hay sao? Ðấy chính là nhận lầm hướng la bàn, sai 

suyển hào ly thì xa cách đến một trời một vực vậy. 

Ông ta nói: 

- Tôi đã tạm hiểu ý nghĩa của Thiền, Tịnh và có - không; xin thầy giảng giải 

rành mạch lời văn sâu nhiệm của cả bốn bài kệ cho! 

Tôi nói: 

   

 Có thiền, có tịnh Tịnh Ðộ.  

 Như cọp mọc thêm sừng.  

 Hiện tại làm thầy người,  

 Ðời sau làm Phật, Tổ 



Nghĩa  là:  Người  ấy  triệt  ngộ  Thiền  tông,  minh tâm  kiến  tánh,  lại  còn  thâm 

nhập  Kinh  tạng,  hiểu  trọn  vẹn  các  pháp  môn  Quyền,  Thật  của  Như  Lai; 

nhưng trong các pháp  lại chỉ chọn  lấy  một pháp  Tín Nguyện Niệm  Phật để 

làm chánh hạnh tự lợi, lợi người. 

Bậc thượng phẩm thượng sanh đọc tụng Ðại Thừa, hiểu Ðệ Nhất Nghĩa như 

đã  nói  trong  Quán  Kinh  chính  là  hạng  người  này  vậy.  Người  ấy  có  đại  trí 

huệ, có đại biện tài; tà ma, ngoại đạo nghe tên vỡ mật. Người ấy như cọp đeo 

thêm sừng oai mãnh không chi sánh bằng. 

Ðối  với  kẻ  đến  học  sẽ  thuyết  pháp  tùy  theo  căn  cơ:  Thấy  nên  dùng  Thiền 

Tịnh  Song  Tu để tiếp dẫn thì sẽ dùng Thiền  Tịnh  Song  Tu tiếp độ; chỉ  nên 

dùng chuyên tu Tịnh Ðộ để tiếp dẫn thì sẽ dùng chuyên tu Tịnh Ðộ tiếp độ. 

Chẳng  luận  thượng,  trung,  hạ  căn  không  ai  là  chẳng  được  nhuận  trạch,  há 

chẳng phải là bậc đạo sư của trời, người hay sao? 

Ðến  lúc  lâm  chung,  người  ấy  được  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh  thượng  phẩm; 

trong khoảng khảy ngón tay hoa nở gặp Phật, chứng vô sanh nhẫn; thấp nhất 

thì cũng chứng bậc Sơ Trụ trong Viên giáo; cũng có người đốn siêu các địa 

vị, đạt đến bậc Ðẳng Giác. Bậc Sơ Trụ trong Viên giáo đã có thể hiện thân 

làm Phật trong trăm ngàn cõi, huống hồ là các địa vị kế tiếp đó lại càng lần 

lượt thù thắng hơn; nhất là địa vị Ðẳng Giác thứ bốn  mươi mốt! Vì vậy Tổ 

mới nói: “Ðời sau làm Phật Tổ”.  

   

 Không thiền có Tịnh Ðộ.  

 Vạn người tu, vạn đỗ.  

 Nếu gặp Phật Di Ðà,  

 Lo gì chẳng khai ngộ 



Nghĩa là: 

Hành nhân tuy chưa minh tâm, kiến tánh, nhưng đã quyết chí cầu sanh Tây 

phương.  Do  vì  trong  kiếp  xưa,  đức  Phật  đã  phát  đại  thệ  nguyện  nhiếp  thọ 

chúng sanh như mẹ nhớ con; nếu chúng sanh thật sự có thể [nhớ Phật] như 

con  nhớ  mẹ,  chí  thành  niệm  Phật  thì  sẽ  cảm  ứng  đạo  giao,  liền  được  đức 

Phật nhiếp thọ. Vì ra sức tu Ðịnh, Huệ nên được vãng sanh. 

Kẻ ngũ nghịch, thập ác lúc lâm chung bị các sự khổ bức bách bèn sanh lòng 

hổ  thẹn  lớn  lao,  xưng  niệm  danh  hiệu  Phật  đến  mười  tiếng  hoặc  chỉ  một 

tiếng  thì  ngay  trong  lúc  lâm  chung,  họ  đều  sẽ  được  Phật  hóa  thân  tiếp  dẫn 

vãng sanh. Ðấy há chẳng phải là  vạn người tu, vạn đỗ hay sao? 

Những kẻ đó tuy niệm Phật chẳng lâu nhưng do niệm Phật cực kỳ mãnh liệt 

nên có thể đạt được lợi ích lớn lao ấy, chẳng nên so với kẻ tu hành lơ lơ là là 

mà luận là niệm nhiều hay ít. 

Ðã sanh về Tây phương thì tuy gặp Phật, nghe pháp có nhanh, chậm chẳng 

đồng,  nhưng  đều  đã  cao  dự  dòng  thánh,  trọn  chẳng  thối  chuyển.  Tùy  theo 

căn tánh sâu, cạn, hoặc tiệm hay đốn mà chứng các quả vị. Ðã được chứng 

quả thì cần gì bàn đến khai ngộ nữa. 

Ấy chính là:  Nếu gặp Phật Di Ðà, lo gì chẳng khai ngộ vậy. 

   

 Có Thiền không Tịnh Ðộ,  

 Mười tu, chín lần chần,  

 Ấm cảnh nếu hiện tiền,  

 Chớp mắt đi theo nó.  

Nghĩa là: 

Hành  nhân  tuy  triệt  ngộ  Thiền  tông,  minh  tâm  kiến  tánh,  nhưng  kiến,  tư, 

phiền  não  chẳng  dễ  đoạn  trừ,  phải  trải  qua  nhiều  kiếp  trui  luyện  mới   trừ 

sạch hết chẳng sót, mới có thể xuất ly phần đoạn sanh tử. Người chưa đoạn 

một mảy nào thì chẳng cần bàn đến! 

Còn nếu dẫu chỉ còn một mảy chưa đoạn sạch hết thì lục đạo luân hồi vẫn y 

như cũ khó thoát. Biển sanh tử sâu thẳm, đường Bồ Ðề xa vời; còn chưa về 

được  đến  nhà  thì  đã  mạng  chung!  Người  đại  ngộ  mười  người  hết  chín  đều 

như vậy. Cho  nên  mới  nói:  Mười  người, chín lần chần.  Lần chần  (ta đà) là 

chần chờ. 

 Ấm cảnh là cảnh của trung ấm thân; tức là những cảnh được hiển hiện trong 

khi  lâm  chung  bởi  nghiệp  lực  thiện,  ác  trong  đời  này  và  bao  kiếp.  Một  khi 

những cảnh ấy   hiện  ra, trong chớp  mắt sẽ liền đi theo  nghiệp  lực thiện, ác 

nào  mạnh  mẽ  nhất  để  đi  thọ  sanh  trong  đường  thiện  hay  ác;  chẳng  thể  làm 

chủ tình thế dẫu chút mảy may nào! Giống như người mắc nợ, chủ nào mạnh 

sẽ kéo đi trước. Tâm tình lắm mối đa đoan, chỗ nào nặng hơn thì sẽ rớt vào 

đấy.  Ngũ  Tổ  Giới  Nhiễm  sanh  làm  Tô  Ðông  Pha,  Thảo  Ðường  Thanh  lại 

sanh làm Lỗ Công đều là do lẽ trên vậy. Bởi thế mới nói:  Ấm cảnh nếu hiện 

 tiền, chớp mắt đi theo nó.  

Chữ Ấm: âm và nghĩa đồng với chữ Âm, nghĩa là che đậy; tức là: do nghiệp 

lực  này  che  lấp  nên  chơn  tánh  chẳng  thể  hiển  hiện.  Chớp  mắt  (ế)  nghĩa  là 

nháy mắt, chớp mắt. 

Có  người  hiểu  chữ  Ta  là  lầm,  Ấm  Cảnh  là  ngũ  ấm  ma  cảnh,  chung  quy  vì 

chẳng  hiểu  chữ Thiền  và  chữ  Có  nên  đến  nỗi  giảng  nói  hồ  đồ  như  vậy.  Lẽ 

nào những bậc đại triệt đại ngộ mười người tu chín người lạc đường đi theo 

ngũ ấm ma nên bị ma dựa phát cuồng? 

Phàm  những  kẻ  bị  ma  dựa  phát  cuồng  đều  là  kẻ  chẳng  biết  giáo  lý,  chẳng 

minh tự tâm, là giống tăng thượng mạn, tu mù luyện đui mà thôi. Sao chẳng 

biết hay dở, lại đem gán cho bực đại triệt đại ngộ! Ðiều này quan hệ rất lớn, 

chẳng thể chẳng biện luận rõ. 



 Không Thiền không Tịnh Ðộ.  

 Giường sắt và cột đồng.  

 Vạn kiếp cùng muôn đời.  

 Không một ai nương dựa. 



Có kẻ bảo không  Thiền, không  Tịnh  tức  là vùi  đầu tạo  nghiệp ác, chẳng tu 

pháp lành. Lầm to, lầm to! 

Dù pháp môn vô lượng nhưng chỉ có Thiền và Tịnh là thích hợp cho các căn 

cơ hơn hết. Hành nhân chưa được triệt ngộ, lại chẳng cầu sanh, lơ lơ là là tu 

các pháp môn khác, Ðịnh - Huệ đã chẳng thể quân bình để đoạn hoặc chứng 

chơn, lại chẳng nương vào Phật từ lực để mang nghiệp vãng sanh; đem công 

đức trọn đời tu trì để cảm lấy phước báo sanh trong trời, người. Hiện đời đã 

không  chánh  trí  thì  đời  sau  ắt  sẽ  theo  phước  chuyển  chìm  đắm  trong  ngũ 

dục, tạo đủ các ác nghiệp. 

Ðã  tạo  ác  nghiệp  sẽ  khó  thoát  ác  báo.  Khi  một  hơi  thở  chẳng  hít  vào  được 

nữa thì liền đọa địa ngục, rành rành sẽ ở trong bao kiếp dài lâu nằm lăn nơi 

giường  sắt,  ôm  ấp  cột  đồng  để  đền  trả  lòng  tham  thanh  sắc,  giết  hại  sanh 

mạng  v.v...  các  thứ  ác  nghiệp.  Tuy  chư  Phật,  Bồ  Tát  rủ  lòng  xót  thương, 

nhưng  do  ác  nghiệp  ngăn  chướng,  người  ấy  vẫn  chẳng  thể  được  huởng  lợi 

ích. 

Người xưa nói:  “Người tu hành nếu chẳng chánh tín, cầu sanh Tây phương, 

 tu hành đủ các việc thiện khác thì gọi là kẻ oán đời thứ ba” , chính là ý này. 

Ấy là vì đời nay tu hành, đời sau hưởng phước; vì ỷ phước làm ác nên liền bị 

đọa lạc. Ðạt được cái vui giả tạm trong đời kế mà muôn kiếp phải vĩnh viễn 

chịu khổ. Ví dù nghiệp địa ngục tiêu thì lại chuyển sanh làm quỷ, súc; muốn 

có lại được thân người thì thật là điều khó nhất trong những điều khó. 

Vì vậy, Phật lấy tay chấm đất rồi hỏi A Nan rằng: “Ðất trong tay ta là nhiều, 

hay đất trong đại địa là nhiều?” A Nan bạch Phật: “Ðất trong đại địa nhiều”. 

Phật nói: “Ðược thân người như đất trong tay, mất thân người như đất trong 

đại  địa”.  [Xét  theo  lời  Phật]  thì  muôn  kiếp,  ngàn  đời,  không  một  người 

 nương dựa vẫn là lời luận rất gần vì câu ấy còn hạn cuộc vào âm vận của bài 

kệ. 

Ôi,  hết  thảy  pháp  môn  chuyên  cậy  vào  tự  lực;  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  chuyên 

nhờ  Phật  lực.  Trong  hết  thảy  pháp  môn,  phải  trừ  sạch  hoặc  nghiệp  thì  mới 

liễu sanh tử; còn trong pháp môn Tịnh Ðộ: do đới nghiệp vãng sanh liền dự 

dòng thánh. Ðại sư Vĩnh Minh sợ đời chẳng hiểu biết nên mới đặc biệt viết 

ra Liệu Giản để chỉ bày cho tương lai. 

Liệu Giản đáng  gọi  là chiếc bè báu  nơi bến  mê,  là đạo sư  nơi  đường  hiểm. 

Ðáng tiếc người đời chỉ đọc lướt qua, chẳng chịu nghiên cứu kỹ. Có phải là 

do chúng sanh ác nghiệp đồng phận nên xui khiến thế chăng? 

Ông ấy nói: 

- Tôi xưa tội gì mà mê mất chơn thuyên, xưa có phước gì nay được nghe lời 

xuất yếu? Xin được ghé dự vào Tăng chúng, cầm nắm bình, khăn 11. 

Tôi bảo: 

- Tôi nào có đức gì mà dám nhận lời ấy. Những lời tôi nói đều là tuân theo ý 

chư  Phật,  chư  Tổ.  Nếu  ông  có  thể  ngưỡng  tín  Phật,  Tổ,  hoằng  dương  Tịnh 

Ðộ thì không đức gì chẳng báo được, không tội gì chẳng diệt được. Xưa ngài 

Thiên Thân Bồ Tát lúc ban đầu báng Ðại Thừa, sau hoằng dương Ðại Thừa 

để chuộc  lỗi. Nếu ông có thể  noi theo dấu chân  ngài thì tôi  nguyện  xả thân 

cúng dường. 

Thượng tọa bèn lễ Phật, phát nguyện rằng: 

-  Con  tên  là...  từ  nay  trở  đi  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  chỉ  cầu  khi  lâm  chung 

vãng sanh thượng phẩm, gặp Phật, nghe pháp, đốn chứng vô sanh. Sau đấy, 

chẳng  rời  An  Dưỡng,  vào  khắp  mười  phương,  dùng  các  thứ  phương  tiện: 

nghịch,  thuận,  ẩn,  hiển  để  hoằng  thông  pháp  này,  độ  thoát  chúng  sanh  đến 

tột cùng  vị  lai  chẳng  hề  gián  đoạn.  Hư không  có  tận,  con  nguyện  vô  cùng. 

Nguyện  Phật  Thích Ca, Phật Di Ðà,  Thường Trụ  Tam  Bảo thương  xót tấm 

lòng ngu thành của con, cùng rủ lòng nhiếp thọ. 

Tôi bảo: 

- Về sự, Tịnh Ðộ  là đại nhân duyên;  về lý, Tịnh Ðộ  là bí  mật tạng. Ông có 

thể tin nhận phụng hành được thì chính là lấy sự trang nghiêm của chư Phật 

để tự trang nghiêm. 

Thượng Tọa dạ dạ lui ra. Nhân đấy chép lại cuộc vấn đáp này để khuyên bảo 

người chưa biết đến pháp này. 



---o0o--- 

A Di Ðà Phật bách tụng 

(Một trăm bài kệ tán thán A Di Ðà Phật) 



Xưa kia, ngài Triệt Ngộ thiền sư dùng các giáo nghĩa trong tông thừa viết ra 

một  trăm  bài  kệ  niệm  Phật,  văn  từ  và  nghĩa  lý  đều  viên  diệu  khiến  người 

khác khai ngộ được tự tâm. Bạn tôi là Hòa Thượng Dật Nhân khi sưu tập các 

pháp  ngữ  Tịnh  Ðộ  xưa  nay  để  soạn  quyển  Tây  Phương  Công  Cứ  này  liền 

căn cứ vào các nghĩa trọng yếu trong nhân địa, quả vị của đức Phật A Di Ðà 

mà soạn thành trăm bài tụng,  mỗi bài bắt  đầu bằng câu  A Di Ðà  Phật,  ngõ 

hầu tạo lợi lạc cho kẻ sơ cơ. 

Những  bài  tụng  này  khen  ngợi  đức  A  Di  Ðà  trong  lúc  tu  nhân  đã  bỏ  nước 

xuất gia, phát ra bốn mươi tám nguyện, tu trọn lục độ vạn hạnh cho đến khi 

viên  mãn ba Giác, chứng được  mười ba danh  hiệu. Sau đấy, còn khen  ngợi 

sơ lược về sự trang nghiêm của cõi nước, Phật từ độ khắp, lợi ích của pháp 

môn Tịnh Ðộ. 

Dẫu  văn  từ  nghĩa  lý  kém  xa  một  trăm  bài  kệ  niệm  Phật  của  Tổ  Triệt  Ngộ, 

nhưng  những  lời  nguyện  và danh  hiệu trong  những bài tụng  này rất có  ích, 

giúp cho kẻ sơ cơ dễ bề ghi nhớ nên tôi đặc biệt đăng kèm vào đây. 

Thích Ấn Quang ghi 



1. A Di Ðà Phật, 

Nhân địa quả vị 

Công đức khó nêu 

Ðành tạm điểm xuyết  



2. A Di Ðà Phật 

Vô lượng kiếp trước 

Làm kim luân vương 

Nhân từ thương dân 



3. A Di Ðà Phật 

Xem thường phù vinh 

Bỏ nước lìa ngôi 

Mong chứng Ðại Hùng 



4. A Di Ðà Phật 

Lễ Thế Tự Tại 

Xả tục xuất gia 

Pháp giới mãi nhờ 



5. A Di Ðà Phật 

Pháp hiệu Pháp Tạng 

Nêu lên một pháp 

Bao hàm vô lượng 



6. A Di Ðà Phật 

Ðối Phật phát nguyện 

Ðại bi hoằng từ 

Ân đức trọn khắp 



7. A Di Ðà Phật 

Ðệ nhất đại nguyện: 

Nguyện trong nước tôi 

Không tam ác đạo 



8. A Di Ðà Phật 

Ðệ nhị đại nguyện: 

Nước tôi thọ hết 

Chẳng đọa ác đạo 



9. A Di Ðà Phật 

Ðệ tam đại nguyện: 

Trời, người nước tôi 

Thân chơn kim sắc 



10. A Di Ðà Phật 

Ðệ tứ đại nguyện: 

Trời, người nước tôi 

Hình dáng giống nhau 



11. A Di Ðà Phật 

Ðệ ngũ đại nguyện: 

Trời, người nước tôi 

Ðều biết túc mạng 



12. A Di Ðà Phật 

Ðệ lục đại nguyện: 

Trời người nước tôi 

Thiên nhãn thấy khắp 



13. A Di Ðà Phật 

Ðệ thất đại nguyện: 

Trời người nước tôi 

Thiên nhĩ nghe khắp 



14. A Di Ðà Phật 

Ðệ bát đại nguyện: 

Trời, người nước tôi 

Ðều biết tha tâm 



15. A Di Ðà Phật 

Ðệ cửu đại nguyện: 

Trời người nước tôi 

Thần túc vô ngại 



16. A Di Ðà Phật 

Ðệ thập đại nguyện: 

Trời người nước tôi 

Chẳng tham chấp thân 



17. A Di Ðà Phật 

Ðại nguyện mười một: 

Trời người nước tôi 

Trụ Ðịnh, chứng Diệt 



18. A Di Ðà Phật 

Ðại nguyện mười hai: 

Thân tôi quang minh 

Chẳng có hạn lượng 



19. A Di Ðà Phật 

Ðại nguyện mười ba: 

Thân tôi, thọ mạng 

Chẳng có hạn lượng 



20. A Di Ðà Phật 

Ðại nguyện mười bốn: 

Thanh Văn cõi tôi 

Chẳng tính nổi số 



21. A Di Ðà Phật 

Ðại nguyện mười lăm: 

Người nước tôi thọ 

Dài ngắn tùy nguyện 



22. A Di Ðà Phật 

Ðại nguyện mười sáu: 

Trời người nước tôi 

Chẳng nghe tiếng ác. 



23. A Di Ðà Phật 

Ðại nguyện mười bảy: 

Chư Phật khen ngợi 

Danh hiệu của tôi 



24. A Di Ðà Phật 

Ðại nguyện mười tám: 

Chí tâm tin ưa 

Mười niệm ắt sanh 



25. A Di Ðà Phật 

Ðại nguyện mười chín: 

Phát tâm vãng sanh 

Lâm chung tiếp dẫn 



26. A Di Ðà Phật 

Ðại nguyện hai mươi: 

Muốn sanh nước tôi 

Không ai chẳng thỏa 



27. A Di Ðà Phật 

Ðại nguyện hăm mốt: 

Trời, người nước tôi 

Ðủ băm hai tướng 



28. A Di Ðà Phật 

Nguyện hai mươi hai: 

Sanh về ắt chứng 

Nhất sanh bổ xứ 



29. A Di Ðà Phật 

Nguyện hai mươi ba: 

Bồ Tát lúc ăn 

Cúng khắp chư Phật 



30. A Di Ðà Phật 

Nguyện hai mươi bốn: 

Bồ Tát cúng Phật 

Ðồ cúng tùy ý 



31. A Di Ðà Phật 

Nguyện thứ hăm lăm: 

Bồ Tát thảy đều 

Diễn thuyết diệu trí 



32. A Di Ðà Phật 

Nguyện thứ hăm sáu: 

Bồ Tát đều đắc 

Thân Na La Diên 



33. A Di Ðà Phật 

Nguyện thứ hăm bảy: 

Nước tôi vạn vật 

Thảy đều nghiêm tịnh 



34. A Di Ðà Phật 

Nguyện thứ hăm tám: 

Bồ Tát đều biết 

Ðạo thọ cao rạng 



35. A Di Ðà Phật 

Nguyện hai mươi chín: 

Bồ Tát tụng kinh 

Ðều đắc huệ biện 



36. A Di Ðà Phật 

Nguyện thứ ba mươi: 

Bồ Tát huệ biện 

Chẳng có hạn lượng 



37. A Di Ðà Phật 

Nguyện ba mươi mốt: 

Nước sạch như gương 

Soi thấy mười phương 



38. A Di Ðà Phật 

Nguyện ba mươi hai: 

Cung điện, lầu, quán 

Bảo hương diệu nghiêm. 



39. A Di Ðà Phật 

Nguyện ba mươi ba: 

Ðược quang minh chiếu 

Thân tâm nhu nhuyễn 



40. A Di Ðà Phật 

Nguyện ba mươi bốn: 

Nghe danh hiệu tôi 

Ðắc vô sanh nhẫn 



41. A Di Ðà Phật 

Nguyện ba mươi lăm: 

Gái nghe tên tôi 

Thoát khỏi thân nữ. 



42. A Di Ðà Phật 

Nguyện ba mươi sáu: 

Bồ Tát nghe tên 

Ắt thành Phật đạo 



43. A Di Ðà Phật 

Nguyện ba mươi bảy: 

Nghe danh hiệu tôi 

Trời người cung kính 



44. A Di Ðà Phật 

Nguyện ba mươi tám: 

Nước tôi y phục 

Nghĩ tới liền có 



45. A Di Ðà Phật 

Nguyện ba mươi chín: 

Dân chúng hưởng vui 

Ðều như lậu tận 



46. A Di Ðà Phật 

Nguyện thứ bốn mươi: 

Cây báu trong nước 

Hiện các cõi Phật 



47. A Di Ðà Phật 

Nguyện bốn mươi mốt: 

Nghe danh hiệu tôi 

Các căn chẳng khuyết 



48. A Di Ðà Phật 

Nguyện bốn mươi hai: 

Nghe danh hiệu tôi 

Ðắc tịnh giải thoát 



49. A Di Ðà Phật 

Nguyện bốn mươi ba: 

Nghe danh hiệu tôi 

Ðược phước thắng diệu 



50. A Di Ðà Phật 

Nguyện bốn mươi bốn: 

Bồ Tát tùy nguyện 

Ðầy đủ cội đức 



51. A Di Ðà Phật 

Nguyện bốn mươi lăm: 

Nghe danh hiệu tôi 

Ðắc các tam muội 



52. A Di Ðà Phật 

Nguyện bốn mươi sáu: 

Bồ Tát tùy nguyện 

Ðều nghe diệu pháp  



53. A Di Ðà Phật 

Nguyện bốn mươi bảy: 

Nghe danh hiệu tôi 

Ðược bất thối chuyển 



54. A Di Ðà Phật 

Nghe danh hiệu tôi: 

Ðắc tam pháp nhẫn 



55. A Di Ðà Phật 

Phát thệ nguyện xong 

Ðất động trời kinh 

Phật, thánh hoan hỷ 



56. A Di Ðà Phật 

Nguyện tuy bốn tám 

Nhưng trong mỗi nguyện 

Số đến trần sát 



57. A Di Ðà Phật 

Thệ nguyện không ngằn 

Dọc khắp ba đời 

Ngang trọn mười phương 



58. A Di Ðà Phật 

Từ bi khó lường 

Ðức vượt thiên địa 

Ân hơn cha mẹ 



59. A Di Ðà Phật 

Riêng dạy Tịnh tông 

Cửu giới chúng sanh 

Thảy đều kính tuân 



60. A Di Ðà Phật 

Khởi vô duyên từ 

Khiến khắp phàm thánh 

Cùng chứng Bồ Ðề 



61. A Di Ðà Phật 

Vận đồng thể bi 

Cửu giới chúng sanh 

Cùng được dắt dìu 



62. A Di Ðà Phật 

Lúc còn tu nhân 

Tu trọn vạn hạnh 

Hòng thỏa sơ tâm 



63. A Di Ðà Phật 

Tu hạnh Tịnh Ðộ 

Nhất tâm hư tịch 

Tam nghiệp thanh tịnh 



64. A Di Ðà Phật 

Tu hành Thí Ðộ 

Trong ngoài đều xả 

Tâm không chỗ trụ 



65. A Di Ðà Phật 

Tu hành Giới Ðộ 

Dứt trì lẫn phạm 

Chơn tánh triệt ngộ 



66. A Di Ðà Phật 

Tu hành Nhẫn Ðộ 

Ngã kiến đã không 

Còn chi thuận, chống 



67. A Di Ðà Phật 

Tu hành Tấn Ðộ 

Nhất niệm chẳng sanh 

Vạn hạnh trọn vẹn 



68. A Di Ðà Phật 

Tu hành Thiền Ðộ 

Ðộng tịnh thể ly 

Chẳng vướng tịch, động 



69. A Di Ðà Phật 

Tu hành Trí Ðộ 

Ngũ uẩn đều không 

Chẳng phân mê, ngộ 



70. A Di Ðà Phật 

Viên thí tứ nhiếp 

Bình đẳng tiếp dẫn 

Thượng, trung, hạ căn 



71. A Di Ðà Phật 

Tu trọn vạn hạnh 

Ân đẫm cửu giới 

Không đâu chẳng trọn! 



72. A Di Ðà Phật 

Sở hành vô ngại 

Trong hết thảy pháp 

Ðược đại tự tại 



73. A Di Ðà Phật 

Viên mãn tam Giác 

Thượng thánh hạ phàm 

Ðồng lên Cực Lạc 



74. A Di Ðà Phật 

Hiệu Vô Lượng Thọ 

Nhân dân cõi ấy 

Thọ cũng vô số. 



75. A Di Ðà Phật 

Hiệu Vô Lượng Quang 

Sanh trong Lạc Bang 

Quang chẳng lường được! 



76. A Di Ðà Phật 

Hiệu Vô Biên Quang 

Chiếu khắp, nhiếp trọn 

Ba đời, mười phương 



77. A Di Ðà Phật 

Hiệu Vô Ngại Quang 

Sơn hà đại địa 

Không chi ngăn ngại 



78. A Di Ðà Phật 

Hiệu Vô Ðối Quang 

Chư Phật chẳng bằng 

Huống là hơn được! 



79. A Di Ðà Phật 

Hiệu Viêm Vương Quang 

Quang minh thanh lương 

Rạng rỡ sáng ngời 



80. A Di Ðà Phật 

Hiệu Thanh Tịnh Quang 

Lìa trọn không, hữu 

Tỏ rõ thường chơn 



81. A Di Ðà Phật 

Hiệu Hoan Hỷ Quang 

Triệt chứng thường lạc 

Trọn không hoặc ương 



82. A Di Ðà Phật 

Hiệu Trí Huệ Quang 

Tột chơn, sạch hoặc 

Chiếu khắp mười phương 



83. A Di Ðà Phật 

Hiệu Bất Ðoạn Quang 

Tam đức viên chứng 

Ðoạn, Tục đều mất 



84. A Di Ðà Phật 

Hiệu Nan Tư Quang 

Cửu giới chúng sanh 

Ai tán dương nổi 



85. A Di Ðà Phật 

Hiệu Vô Xưng Quang 

Trừ mười phương Phật 

Ai diễn tả nổi? 



86. A Di Ðà Phật 

Siêu Nhật Nguyệt Quang 

Một quang chiếu khắp 

Từ tế vô ương 



87. A Di Ðà Phật 

Tịnh Ðộ hoằng khai 

Chúng sanh cô độc 

Lên liên hoa đài 



88. A Di Ðà Phật 

Ðộ sanh niệm thâm 

Dùng Quả Ðịa Giác 

Làm tâm tu nhân 



89. A Di Ðà Phật 

Ân đức vô biên 

Mười phương tam thế 

Ðều được vỗ về 



90. A Di Ðà Phật 

Cõi nước trang nghiêm 

Chánh báo, y báo 

Ðều lìa cơ hiềm 



91. A Di Ðà Phật 

Mở cửa lầu gác 

Ai đến đều vào 

Há riêng Thiện Tài! 



92. A Di Ðà Phật 

Khí hậu điều hòa 

Trọn không nóng lạnh 

Núi cao, sông dài! 



93. A Di Ðà Phật 

Lý sự thậm thâm 

Gồm Thiền, Giáo, Luật 

Dứt xưa, tuyệt nay! 



94. A Di Ðà Phật 

Tay vàng luôn xòe 

Tiếp mọi căn cơ 

Chẳng hề lỡ thời 



95. A Di Ðà Phật 

Bạch hào tướng quang 

Chiếu kẻ chơn tu 

Chẳng thiếu cơm, áo 



96. A Di Ðà Phật 

Tâm này là Phật 

Tâm này làm Phật 

Chấp đó chẳng tu 

Là giống địa ngục! 



97. A Di Ðà Phật 

Như trăng giữa trời 

In khắp dòng nước 

Diệu khôn diễn tả! 



98. A Di Ðà Phật 

Lò lớn, mảnh tuyết 

Vô biên tội chướng 

Ngay đấy tiêu diệt 



99. A Di Ðà Phật 

Tu trì diệu đế 

Nhiếp trọn sáu căn 

Tịnh niệm tiếp nối 



100. A Di Ðà Phật 

Vạn pháp bao la 

Tựa hồ biển cả 

Như thuốc Già Ðà 

Trùng Ðính Tây Phương Công Cứ hết 

(Phật lịch 2545, ngày 28 tháng 06 năm 2001, Bửu Quang tự đệ tử Như Hòa 

kính dịch) 



---o0o--- 



HẾT 



1 . Ý của Tổ Sư từ phương Tây đến: Ðây là một cách diễn tả khác câu thoại đầu thường 

dùng để tham công án trong nhà Thiền: “Như hà thị Tổ Sư Ðông lai ý?”(Tổ Sư đến 

phương Ðông là có ý gì?) Chữ Tổ Sư ở đây chỉ Sơ Tổ Bồ Ðề Ðạt Ma. 



2 . Gởi tiền kho kiếp sau (ký khố lai sanh): Một hình thức mê tín của dân Tàu, đốt giấy 

tiền vàng bạc gởi tiền xuống âm phủ để chết đi có cái tiêu dùng dưới âm cung. 



3 . Bất tiếu: Con không được như cha gọi là bất tiếu. Con hư cũng gọi là bất tiếu. Tiếu 

nghĩa là suy vi, hư hỏng, mất mát. 



4 . Ðây là dựa theo ý câu nói của La Thiện Uy đời Ngũ Ðại: “Hợp lục châu, tứ thập tam 

huyện thiết bất năng chú thử thác” (Ðem sắt cả sáu châu, bốn mươi ba huyện đúc không 

nổi lỗi lầm ấy), ý nói lỗi to lắm. Tổ Ấn Quang viết: Chánh sở vị tụ vạn quốc cửu châu chi 

thiết, dã đào bất thành thử nhất cá đại thác. 



5 . Ba vị Tăng, Trần, Vương đều là bậc danh thần đời Tống. Ông họ Sử đầu đời nhà 

Thanh đỗ trạng nguyên. Bốn vị này đều tin Phật, nhưng ông Trần Trung Tú hiểu đạo sâu 

sắc hơn cả. Do đời trước họ đều là cao tăng, nên tuy ở trong phú quý chẳng lầm nhân quả 

vậy (chú thích của ngài Ấn Quang) 



6 . Chơn đễ: đối xử phải đạo, hòa thuận với anh chị em trong nhà gọi là đễ. 



7 . Dẫn khánh: một pháp khí thường bằng đồng có cán, thường đánh lên để giữ nhịp khi 

đảnh lễ trong các chùa miền Trung, Nam. Ta chỉ gọi là Khánh; Tàu gọi là dẫn khánh để 

phân biệt với đại khánh (tức là chuông gia trì) và nại khánh (cái chuông nhỏ, còn được 

gọi là điếu chung, treo ở phía trên trống tán, thường được đánh nhịp với trống khi xướng 

tụng phạm tán) 



8 . An Sĩ tiên sinh là một vị cư sĩ nổi tiếng đời Thanh. Ông tên thật là Châu Mộng Nhan 

(1656-1739), người xứ Côn Sơn, tên tự là An Sĩ, hiệu là Hoài Tây Cư Sĩ. Ông thông hiểu 

pháp môn Tịnh Ðộ. Các trước tác của ông rất đặc sắc vì khéo dung hội những quan điểm 

của Nho, Ðạo, Thích để hướng dẫn quần chúng hướng về Phật đạo, chuyên tu pháp môn 

Tịnh Ðộ. Các tác phẩm của ông được in chung thành một bộ mang tên là An Sĩ Toàn 

Thư. Bộ này gồm các tác phẩm: Văn Xương Ðế Quân Âm Chất Văn Quảng Nghĩa (giải 

thích rộng ý nghĩa bài Âm Chất Văn của Văn Xương Ðế Quân), Vạn Thiện Tiên Tư, Dục 

Hải Hồi Cuồng và Tây Quy Trực Chỉ. Cuốn Tây Quy Trực Chỉ được xem là một tác 

phẩm giá trị trong các văn bản Tịnh Ðộ. 



9 . Truyền tân: Củi tuy cháy hết mà lửa vẫn được tiếp nối. Ðây là hình ảnh dùng để ví cho 

sự truyền thừa học thuyết, đạo pháp giữa thầy trò. 



10 . Hàn Dũ, Âu Dương Tu là những nhà Nho kịch liệt bài xích Phật giáo 



11 . Cầm nắm bình, khăn: ý nói hầu hạ như thị giả hầu thầy. 







Document Outline


	Lời trần tình của người chuyển ngữ

	Lời tựa bản Trùng Ðính Tây Phương Công Cứ

	Phụ lục : Bài Tiểu Tự sách Tây Quy Chỉ Quy Tập Nguyên Giáo Môn của ngài Ðại Hựu

	Trùng Ðính Tây Phương Công Cứ

	1. Văn Thù dạy răn

	2. Duy tâm phát hiện

	3. Niệm Phật thông, biệt

	4. Ví như mài gương

	5. Trí có thể dẫn dắt hạnh

	6. Nương theo nghiệp phát hiện

	7. Bốn thứ hạnh nguyện

	8. Lúc ngủ nhập quán

	9. Hiếu dưỡng cha mẹ

	10. Phát tâm Bồ Ðề

	11. Thân cận bạn lành

	12. Mười thứ tín tâm

	13. Tự chướng, tự ngăn

	14. Thân tâm hư ngụy

	15. Tướng trạng, nguyên nhân của dâm và sát

	16. Nghiệp tướng lúc lâm chung

	17. Mười niệm vãng sanh

	18. Ðặt tượng nơi trai phòng

	19. Dùng lý đoạt sự

	20. Bốn thứ tình chấp

	21. Lẽ được mất của chuyện bàn suông về Không

	22. Chống kinh, trái thánh

	23. Vì nhỏ mất lớn

	24. Mười  điều mất mát nếu chẳng tu

	25. Vĩnh viễn không có ma sự

	26. Ba sức Ban Châu

	27. Thuyền chở đá chẳng chìm

	28. Vừa niệm liền sanh

	29. Như gương hiện bóng

	30. Cầu Phật gia hộ

	31. Bí quyết trường sanh

	32. Mười tâm trong kinh Bảo Tích

	33. Ngài Từ Vân khuyên tu

	34. Hiện đời được phước

	35. Các sự lành hỗ trợ

	36. Thành công cốt yếu là bởi thuần thục

	37. Mười điều lợi thù thắng

	38. Hổ Khê tôn giả khai thị

	39. Liên Trì đại sư khai thị

	40. Hám Sơn đại sư khai thị

	41. Tử Bách lão nhân khai thị

	42. Khẩu quyết niệm Phật của Thảo Am thiền sư

	43. Ngẫu Ích đại sư khai thị

	44. Triệt Ngộ thiền sư khai thị

	45. Lời khuyên niệm Phật vãng sanh của Trần Hy Nguyện

	46. Lời khuyên hai việc nên làm, ba điều chẳng nên làm khi niệm Phật của Tích Minh cư sĩ

	47. Ấn Quang đại sư khai thị

	48. Ba điều tối quan trọng lúc lâm chung (Lâm chung tam đại yếu)

	49. Lược giải về Tam Quy

	50. Lược giải về năm giới

	51. Lược giải về Thập Thiện

	52. Lời khuyên chơn thành về việc tránh sát sanh

	53. Lược giải về Tam Chuyển Tứ Ðế Pháp Luân

	54. Lược giải về Tứ Liệu Giản (tức Tịnh Ðộ Quyết Nghi luận)





	A Di Ðà Phật bách tụng




cover_image.jpg
Trung-Dinh-Tay-
Phuong-Cong-Cu-
Ps-Dat-Nhan-Bien-
Thuat-An-Quang-





index-1_1.jpg





